
 

 

 

 

Neugotik in Aachen-die Werkstatt Götting 

 

 

 

Von der Philosophischen Fakultät der Rheinisch-Westfälischen Technischen Hochschule 

Aachen zur Erlangung des akademischen Grades eines Doktors der Philosophie genehmigte 

Dissertation 

 

 

 

vorgelegt von 

 

 

Oliver Czarnetta, Magister Artium 

 

 

aus 

 

Düren 

 

 

 

Berichter: Prof. Dr. Andreas Beyer 

  Prof. Dr. Ulrich Schneider 

 

Tag der mündlichen Prüfung: 21.7.2003 

 

 

 

Diese Dissertation ist auf der Internetseite der Hochschulbibliothek online verfügbar. 



 2 

Inhaltsverzeichnis 

 

Einleitung          S.   4 

 

1.1. Das 19. Jh.: Deutschlands Gesellschaft im Wandel    S.   8 

1.2. Kulturkampf im Rheinland        S.  10 

1.3. Die Neugotik, Kunst im Dienst der religiösen Propaganda   S.  11 

1.4. Köln, Zentrum der Neugotik       S.  13 

1.5. Zur Theorie der Neugotik       S.  15 

 

2.1. Die Institutionen          S.  19 

2.2. Die ausführenden Hände: Die Werkstatt Götting     S.  23 

2.3. Der Wettbewerb der Bildhauer       S.  26 

2.4. Kulturkampf in Aachen         S.  30 

2.5. Allgemeine Wirtschaftslage und Finanzierung der Domstatuen  S.  35 

2.6. Von der Planung bis zur Aufstellung       S.  41 

2.7. Themen und Programmatik       S.  47 

3.1. Die Apostelstatuen der Matthiaskapelle      S.  58 

3.2. Der „hieratische Ernst“ in Haltung und Faltenwurf    S.  59 

3.3. Die 14 neugotischen Statuen        S.  66 

 

4.1. Die heilige Sippe an der Annakapelle      S.  74 

4.2. Zwischen Kontrapost und gotischem Bogen     S.  75 

4.3. Der Mensch im Antlitz der Heiligen      S.  84 

4.4. Die Engel in den Bogenleibungen der Annakapelle     S.  88 

 

5.1. Die Ausstattung der Karls- und Hubertuskapelle     S.  91 

5.2. Stilsprünge         S.  92 

5.3. Zum Stil der Skulpturen        S.  95 

 

6.1. Die Chorstatuen          S. 108 

6.2. Neugotik im Stil der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts    S. 110 

6.3. Merkmale der Chorstatuen anhand einiger Beispiele     S. 113 

 



 3

7.1. Zur Rezeption der Fassadenskulpturen       S. 138 

7.2. Kritik und Einordnung der Aachener Domskulpturen    S. 140 

7.3. Vergleich mit anderen neugotischen Skulpturen    S. 142 

7.4. Der Erhaltungszustand der Statuen      S. 149 

7.5. Der Nachlaß Göttings        S. 153 

 

8. Schlußbetrachtung         S. 155 

 

Anhang: Liste der bekannten Werke Göttings     S. 157 

 

Quellen- und Literaturverzeichnis       S. 159 

 

 

 
 
 

 



 4 

Einleitung 

 

Der Aachener Dom besteht aus kunstvoll verbundenen, architektonisch meisterhaften und 

ästhetisch ansprechenden Bauteilen verschiedener Epochen. Stetig und über lange Zeit 

gewachsen, ist der Dom auch für die Kunstgeschichte ständiges und vielfältiges 

Forschungsobjekt. Der Blick der Wissenschaft ragt dabei über die nähere Vergangenheit 

hinaus, meistens in die weiter zurückliegenden, glanzvolleren Zeiten Karls des Großen oder 

des Mittelalters. Klaus Winand bemerkt in seiner Veröffentlichung „Das Aachener Münster“ 

zu der Forschung um den Aachener Chor und die gotischen Kapellenbauten:  

Leider ist der Bauplastik und den Schmuckelementen des 19. Jh. am Aachener Münster bisher 

keine Aufmerksamkeit gewidmet worden.1  

 

Die vorliegende Arbeit stellt einen Beitrag zur Füllung dieser Lücke dar. Ihr Thema ist der 94 

Stücke umfassende neugotische Skulpturenzyklus, den der Aachener Bildhauer Gottfried 

Götting in der Zeit von 1865 bis ca. 1876 gefertigt hat. Die Statuen standen, bzw. stehen an 

den Außenfassaden vier gotischer Bauteile des Münsters. Diese sind die Matthiaskapelle, die 

Annakapelle, die Karls- und Hubertuskapelle und schließlich der berühmte Chorsaal.  

 

Eingangs wird die damalige gesellschaftliche und politische Lage Deutschlands geschildert, 

anschließend, wie die Neugotik in diesem Zusammenhang zu sehen ist: diese Kunst ist im 

weiteren Sinne auch politische Kunst, das Stichwort „Kulturkampf“ mag hier ausreichend 

Andeutung geben. Nach einer Erfassung der Situation in Aachen geht die Untersuchung zur 

Auswertung der Quellen über: wann, wie und unter wessen Teilnahme die Statuen geplant 

und realisiert wurden. In dem darauf folgenden Teil werden die Statuen unter stilkritischen 

Gesichtspunkten betrachtet. Aufgrund ihrer großen Anzahl ist die Beschreibung der Statuen 

auf eine gezielte Auswahl an Stücken beschränkt. In diesem Rahmen sind die Eigenschaften 

der Statuen des Domzyklus exemplarisch dargestellt. Im Vergleich sowohl zu Werken der 

vorbildhaften Gotik wie auch zu anderen neugotischen Bildwerken werden die 

Domskulpturen zuletzt charakterisiert und eingeordnet.  

 

 

Wie ist der Forschungsstand um die Neugotik?  

                                                 
1 Klaus Winand, Das Aachener Münster, Geschichte und Architektur des Chores und der Kapellenbauten, 
Recklinghausen 1989. S. 102. 



 5

In ihrer Dauer sind nicht nur auf dem baulichen Sektor große Leistungen vollbracht worden, 

auch in den verschiedenen Sparten der bildenden Kunst entstand eine Vielzahl von 

Werkstücken. Die Neugotik stellt für die christliche Kunst unbestritten eine der fruchtbarsten 

Perioden dar. In großer Zahl zieren auch heute noch neugotische Kunstwerke unsere 

alltägliche Umgebung. Der Kölner Dom birgt mit seinen über 1000 Skulpturen den 

umfangreichsten plastischen Zyklus des 19. Jahrhunderts.2 Es gibt also ausreichend 

Forschungsgegenstand. Dennoch hat die Kunstgeschichte vor allem über den Bereich der 

Plastik bisher nur ein grob gewobenes Netz geworfen.3  

Carola Weinstock äußerte 1981 in ihrer Arbeit zu den Aachener Rathausstatuen die Meinung, 

daß die Kritik nicht immer bereit sei, neugotische Werke als Kunst ernst zu nehmen.4 Diese 

Auffassung ist unterschwellig auch heute noch mancherorts zu spüren. Es stellt sich die Frage, 

warum die Neugotik mit so schlechtem Ruf belegt ist.  

Einerseits geht die Geringschätzung auf die Vorwürfe zurück, welche schon einige 

Zeitgenossen der Neugotik vorhielten. So brandmarkten ihre damaligen Gegner sie und ihre 

an die Gotik angelehnten Werke als geistlose Nachahmung oder als bloßes Handwerk. 

Andererseits liegt derartige Ablehnung wohl in der Struktur dieser Kunst begründet. Die 

Beschränkung der gesamten Neugotik auf vornehmlich religiöse Thematik und die enge 

stilistische Bandbreite unterstützten die Vorbehalte. Speziell die neugotische Bildhauerei wird 

in erster Linie nur in Zusammenhang mit der Restaurierung oder Vollendung vieler gotischer 

Bauten gesetzt, wo sie sich der Architektur unterzuordnen hatte, darüber wird die ihr eigene 

schöpferische Kraft oft übersehen.5  

Ein weiteres taten die nachfolgenden Generationen. Während die Protagonisten, Künstler und 

auch viele ihrer Kritiker die Neugotik als eigenständigen Stil verstanden, erkannten spätere 

Zeiten ihr diese Eigenschaft ab. Georg Gottfried Dehio zu Beginn des Jahres 1905: 

„Sie kannte alle je gesprochenen toten Sprachen der Kunst und bediente sich nach Wunsch 

abwechselnd einer jeden; nur eine eigene Sprache hatte sie nicht.“6  

 

Kaum eine Kunst wurde so vehement erst verworfen und dann vergessen. Peter Bloch stellte 

1975 fest:  

                                                 
2 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4; hrsg. v. Eduart Trier und Willi Weyres, Düsseldorf 1980. S.13. 
3 Peter Bloch, Skulpturen des 19. Jh. im Rheinland, Düsseldorf 1975. S.7. 
4 Carola Weinstock, Der plastische Bildschmuck an der Fassade des Aachener Rathauses 1864-1901, Diss. 
RWTH Aachen 1981. S. 230/231, Anm. 91. 
5 Thomas Schumacher, Großbaustelle Kölner Dom, Köln 1993. S. 15. 
6 Georg Gottfried Dehio, Denkmalschutz und Denkmalpflege, Straßburg 1905. S. 25. 



 6 

„Fast alle der hier behandelten Kunstwerke, seien es öffentliche Monumente oder kirchliche 

Ausstattungsstücke, mußten neu entdeckt werden. Sie waren vergessen. Und doch war ihre 

Entstehung einst ein zentrales Ereignis, von vielschichtigen Interessen, Emotionen, Urteilen 

bedingt und begleitet, eine hochpolitische Kunst.7 

 

Ein gewisser Mangel an Verständnis prägt also noch heute das Bild der Neugotik. Er ist mit 

ein Grund dafür, daß die Bildhauerei dieser Zeit auch jetzt noch reizvollen, weil in großen 

Teilen unbetretenen Forschungsgrund bietet.  

 

Folgende Literatur diente der vorliegenden Arbeit als Basis: 

Zur Theorie der Neugotik in Köln und auch darüber hinaus berichten Klaus Niehr in 

„Gotikbilder-Gotiktheorien: Studien zur Wahrnehmung und Erforschung mittelalterlicher 

Architektur in Deutschland zwischen ca. 1750 und 1850“ und Nicola Borger-Keweloh in „Die 

mittelalterlichen Dome im 19. Jahrhundert“.8 

Ein umfassendes Werk findet sich in der mehrbändigen Ausgabe der „Kunst des 19. Jh. im 

Rheinland“ von Eduard Trier und Willy Weyres von 1980.9 Daneben bietet Peter Bloch mit 

seiner 1975 erschienenen Schrift „Skulpturen des 19. Jh. im Rheinland“ eine Spezialisierung 

auf diese Sparte der Kunst.10 Baudaten und Geschichte der Kapellenbauten sind der oben 

zitierten, bis heute grundlegenden Veröffentlichung Klaus Winands zu entnehmen. 

Weitere für diese Arbeit wichtige Schriften gehen auf in Aachen ansässige Forscher/Innen im 

Bereich Kunstgeschichte und Geschichte zurück. Ihre Erkenntnisse vervollständigten das 

dieser Arbeit zugrunde liegende Bild der Zeit und der Kunst in der Stadt Aachen. Hier seien 

u.a. Dr. E.G. Grimme, P. Hilger, E. Janssen, Prof. H. Lepper, Dr. G. Minkenberg, Dr. I. 

Schild, H.P. Schmitz, Dr. C. Weinstock genannt.  

Die Quellenlage um die statuarische Bestückung des Münsters ist erfreulich reich. Zwar ist in 

den Archiven nicht die gesamte Korrespondenz erhalten, dennoch ergibt sich aus den im 

Stadtarchiv gelagerten, umfangreichen „Akten des Karlsvereins“ und dem Material des 

Dombau- und des Domarchivs ein recht vollständiges Bild der Vorgänge. In letztgenanntem 

Archiv sind auch die Bestände der Diözese Köln aus dieser Zeit enthalten. Der 

Informationsgehalt der Archive von Land und Staat (Düsseldorf, Berlin) geht bezüglich der 

Statuen nicht über den der Aachener Bestände hinaus.  

                                                 
7 Peter Bloch, S.72. 
8 Klaus Niehr, Berlin, 1999/ Nicola Borger-Keweloh, München 1986. 
9 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. 
10 Bloch, Peter.  



 7

Ab dem Beginn der 70er Jahren des 19. Jh. wandelt sich die Quellenlage zur Entstehung der 

Statuen, sie wird stetig spärlicher. Auch Zeitschriften schweigen sich über das Thema Kunst 

zunehmend aus. Die Korrespondenz ist entweder zerstört, oder aber –und wahrscheinlicher- 

hat es sie nie gegeben. Dafür können mehrere Gründe geltend gemacht werden.  

Zum einen ist die damalige außen- und innenpolitische Lage zu beachten, die den größten Teil 

der öffentlichen Aufmerksamkeit auf sich zog. Die Tagespresse berichtete vermehrt über 

politische Inhalte, die Kunst geriet dabei in den Hintergrund der Berichterstattungen.  

Zum anderen hatte sich im Verlauf der vorhergehenden Vorgänge eine gewisse Routine 

herausgebildet, die eine umfangreiche Korrespondenz überflüssig machte.  

 

Zuletzt muß auf den Nachlaß Göttings aufmerksam gemacht werden. Dieser ist zwar in 

Waldfeucht, nähe Heinsberg geortet, aber noch nicht eröffnet. Mit seiner Freigabe würden 

sich viele in dieser Arbeit enthaltene Ansätze präzisieren und vervollständigen lassen.  

 

 

Mein Dank gilt: Doktorvater Prof. Dr. A. Beyer, Maria und Günther Czarnetta, Frau Dr. 

Dickmann, Karin Frohn, der Euskirchener Firma Grabowski, Franz Joseph Hall, Peter 

Hoßdorf, Domarchivarin Eva Hürtgen, Dombaumeister Maintz, Dr. A. Markschies, 

Gebietsreferent des rheinischen Amt für Denkmalpflege Dr. Meyer, Leiter der 

Domschatzkammer Dr. G. Minkenberg, Rachel Raumann, Diözesankonservator Herrn von 

Reth, Zweitprüfer Prof. Dr. U. Schneider, Domfotograf Pit Siebig, Karsten Spies, den 

Belegschaften des Stadtarchivs und des Hochschularchivs.  

 

 

 

 

 

 



 8 

1.1. Das 19. Jh.: Deutschlands Gesellschaft im Wandel 

 

Mit dem Sturz Napoleons 1815 kam es zu einer Neuordnung Europas. Territoriale 

Aufteilungen und politische Verhältnisse wurden durch die Wiener Kongreßakte geklärt.  

Das damalige Deutschland erhielt geographisch wie innenpolitisch eine neue Form. Der aus 

über 40 souveränen Fürstentümern und freien Städten gebildete ‚Deutsche Bund’ ersetzte das 

frühere ‚Heilige Römische Reich Deutscher Nation’. In diesem Zusammenschluß standen 

Österreich und Preußen als Konkurrenten nebeneinander. Bis in die 60er Jahre baute Preußen 

eine Vormachtstellung im Bund aus, nach dem sogenannten ‚Deutschen Krieg’ 1866 trennten 

sich die Kontrahenten voneinander. Ohne Österreich bildete sich unter preußischer Führung 

der neue Bund heraus. Dessen Kanzler Bismarck ließ König Wilhelm I von Preußen im 

Oktober 1871 zum Kaiser ausrufen.  

 

In vielen Gesellschaftsbereichen Deutschlands gab es Veränderung. In Industrie und 

Wirtschaft vollzog sich in den Jahren von 1850 bis 1875 die industrielle Revolution. In dieser 

Zeit wurde nicht nur die Produktionskapazität Deutschlands in den vielfach frisch 

gegründeten Fabriken gesteigert. Hand in Hand damit etablierte sich der freie Weltmarkt 

durch den Zusammenschluß der Zollvereine und die neuen Transportmöglichkeiten der 

Eisenbahn. Es kam es zu starken Schwankungen, die zeitweise Inflation und Armut nach sich 

zogen. Die industrielle Revolution veränderte aber nicht nur die alten wirtschaftlichen 

Strukturen in Deutschland.  

Ebenso entwickelte sich auch das Fühlen und Denken der Zeitgenossen, ein neues 

Menschenbild kam auf. Dies verdeutlicht sich z.B. durch Charles Darwin, der ab 1859 bis in 

die 70er Jahre des 19. Jh. seine Evolutionstheorie entwickelte und damit auch die Biologie, 

mehr aber noch die Religion erschütterte. Die katholische Kirche hatte im Verlauf der großen 

französischen Revolution eh schon europaweit Verluste an Bedeutung, Macht und Besitz 

erlitten. Auch nach dem ‚Wiener Kongreß’ wurde die Kirche durch Enteignung und 

Beschneidung seitens der Herrscherhäuser getroffen.  

 

Dem vielfältigen Wandel begegnete die Zeit teilweise mit Fortschrittglauben, teilweise mit 

Rückwärtsgewandtheit, es zeichnet sich das Bild einer zerrissenen Gesellschaft. Eine Partie 

aus der Eröffnungsrede des Polytechnikums in Aachen von Herrn Direktor v. Kaven liest sich 

als Hymne auf Technik und Fortschritt. Genauer betrachtet läßt sie aber auch das Verhältnis 



 9

der Menschen zu Vergangenheit und Geschichtlichkeit ahnen. Ein ständiger Blick, nämlich 

der der Nachwelt, lastete auf vielen Zeitgenossen: 

„Die neue Technik ist eine Macht im Staate. ...In der Tat ist der Ausdruck „wunderbar“ nicht 

übertrieben, denn wir befinden uns in einem Jahrhundert der Wunder, wie die Nachwelt mehr 

erkennen wird, als wir selbst. Unter diesen Wundern groß geworden, haben wir einen 

Überblick und eine Schätzung dessen, was geleistet ist, nicht gewinnen können. Dies 

auszuwählen, wird der Geschichte anheimfallen, die mit Stolz und Befriedigung die 

Bestrebungen dieser Generation in ihr Buch verzeichnen wird.“ 11 

 

Die Veränderungen und die neuen und großen Möglichkeiten verunsicherten viele Deutsche, 

man suchte eine Identität, eine Tradition, in die man sich einreihen konnte.  

So huldigte die Zeit zum einen den Leistungen der Vorfahren, was in ein verstärktes 

Nationalbewußtsein mündete, wie es im Europa dieser Zeit gang und gäbe war. Das 

Verhältnis zu Frankreich als Antipode blieb so ein gespaltenes: die Revolutionssiege wurden 

auch nach über 50 Jahren in Deutschland als schmerzlich empfunden. Hier sahen die meisten 

Deutschen die Wurzel der anhaltenden Unruhen in Gesellschaft und Politik 12 In den Augen 

vieler Deutscher war der gewonnene deutsch-französische Krieg 1870/71 also eine 

Wiedergutmachung.13 

Zum anderen ließ sich Sicherheit aus dem zunehmenden Geschichtsbewußtsein ableiten, 

Geschichte stiftet Identität. Auf diesen Gedanken geht auch die Denkmalflut dieser Tage 

zurück, man wollte Bedeutung durch das Gedenken an die Taten der vergangenen Zeiten und 

Generationen. Sowohl Kirche wie auch Königshaus und ebenso das deutsche Volk verlangten 

nach repräsentativer Selbstdarstellung.14 

Der Wunsch nach Einordnung in eine möglichst bedeutende Tradition manifestierte sich 

ebenso in der Herausbildung und Differenzierung vor allem der historischen Wissenschaften. 

Auch wenn diese Zeit nach heutigem Maßstab nur „als eine vorwissenschaftliche“ zu 

bezeichnen ist, war z.B. die Kunstgeschichte ab der Mitte des 19. Jh. bereits aus ihren 

Kinderschuhen herausgewachsen.15 Anfang des Jahrhunderts hatte Alexander von Humboldt 

einen Appell zur Neuorientierung der Kunstwissenschaft herausgebracht.16 Nach einer 

romantisch geprägten Kunstbetrachtung ging die Entwicklung seitdem hin zur Schaffung 

                                                 
11 Aachener Tageszeitung Echo der Gegenwart vom 11.10.1868, künftig ‚E.d.G.’ abgekürzt. 
12 E.d.G. 24.1.1863. 
13 Dominik Bartmann, Anton von Werner: zur Kunst und Kunstpolitik im Dt. Kaiserreich, Berlin 1985. S. 172. 
14  Peter Bloch,. S. 50/ 51. 
15  Nicola Borger-Keweloh, S. 7. 
16 Klaus Niehr, S. 163. 



 10 

einer genauen Wissenschaft.17 Auch in den 60er Jahren waren diese Bestrebungen noch im 

Gange, grundlegende Strukturen waren jedoch geschaffen.18 

 

 

1.2. Kulturkampf im Rheinland  

 

Dem geographischen Einigungsprozeß innerhalb des ‚Deutschen Bundes’ hinkte die 

politische und religiöse Vereinigung hinterher, ein maßgeblicher Streitpunkt waren die 

Konfessionen. Durch die ‚Wiener Akte’ war dem protestantisch geprägten Preußen das 

tiefkatholische Rheinland zugesprochen worden. Dessen Bewohner standen diesem Anschluß 

aufgrund ihrer anderen Konfession und Mentalität bis in das späte 19. Jh. skeptisch 

gegenüber. Das gegenseitige konfessionelle Mißtrauen zwischen den Preußen und den 

Rheinländern brachte die katholische Kirche in den Rheinlanden in eine Vorkämpferrolle. Die 

Kirche kämpfte ja europaweit um die Erhaltung von Macht und Ansehen.19 Die 

rheinländische Region eignete sich als Front, sie galt seit jeher als eine katholische Bastion. 

Unter der Leitung des streng am Papsttum orientierten Teiles des katholischen Klerus lehnten 

sich viele katholisch gläubige Rheinländer gegen das Modell ‚Staatskirche’ auf, welches die 

preußischen Herrschenden förderten. Ihr Programm war die Besinnung auf alte 

christlich/katholische Werte und Verhältnisse. Papsttreue Kleriker wollten die Kirche, etwa 

wie in vorreformatorischer Zeit, als die Seele des Staates sehen.20 

Der erste Ausbruch des staatsinternen Konfliktes zwischen Rheinland und Preußen geschah 

1837 im sogenannten ‚Kölner Ereignis’. Im Zuge von Streitigkeiten um die Mischehenfrage 

wurde der Bischof von Köln inhaftiert; was eine breite Front von Katholiken zum Widerstand 

veranlaßte.  

Gegen diese Bewegung arbeitete vor allem Graf Otto von Bismarck, der ab 1862 als 

Ministerpräsident, später als Reichskanzler, wirkte. Sein Amtsantritt wurde von den 

rheinländischen Katholiken als Kampfansage gewertet.21 Ganz Protestant und preußischer 

Staatsmann zielte Bismarcks Politik auf die Stärkung der weltlichen Instanz, er wollte eine 

staatsergebene Kirche. Seine ‚Rheinlandpolitik’ der 60er und 70er Jahre und seine Politik 

                                                 
17 Klaus Niehr,. S. 237/ E.d.G. 5.9.1867. Mit dem 1842 von Kugler herausgegebenen „Handbuch der 
Kunstgeschichte“ sei ein Meilenstein in diesen Vorgängen erwähnt. 
18 Klaus Niehr, S. 237ff. 
19 Akten des Karlsvereins 16, der Erzbischof von Köln am 24.12.1850, künftig A.d.K. abgekürzt. 
20 Georg Schwaiger, Der Regensburger Dom, Regensburg 1976. S. 270/ Hildegard Erlemann, Die Heilige 
Familie: ein Tugendvorbild der Gegenreformation im Wandel der Zeit, Münster 1991. S. 168/ Zeitschrift „Organ 
für christliche Kunst“, 1/1861, künftig ’O.c.K.’ abgekürzt.  
21 Thomas Schumacher, S. 110. 



 11

gegen die katholische Kirche stachelten die innerdeutsche Auseinandersetzung an und 

vergrößerten die Kluft.22 Die Waffe des katholischen Lagers war vornehmlich passiver 

Widerstand, also Verweigerung gegen preußische Reglementierung und Kontrolle.23 Im 

fortgeschrittenen Stadium des Konfliktes klärten sich die Fronten. Die Spitzen der 

katholischen Kräfte hatten sich zu den sogenannten ‚Ultramontanen’ zusammengeschlossen. 

Ihnen entgegen standen Vertreter der preußischen Administration, Liberale und im 

Hintergrund der protestantische und staatstreue Klerus.24  

Auch 50 Jahre nach der Eingliederung war die ‚neue’ preußische Provinz Konfliktzone 

zwischen weltlichem und geistlichem Machtanspruch. Die Auseinandersetzung, genannt 

‚Kulturkampf’, schwelte seit 1837 unter der Oberfläche. Nachdem sie sich in den 60er Jahren 

zugespitzt hatte, eskalierte sie in den frühen 70er Jahren.  

 

 

1.3. Die Neugotik, Kunst im Dienst der religiösen Propaganda 

 

Im Zuge des dargestellten Konfliktes wurde die Kunst vor allem durch die strengen 

Katholiken zum Ausdruck politischer Haltung herangezogen. Eine Strategie der sogenannten 

Katholizisten bestand darin, glorreiche Aspekte der eigenen Vergangenheit hervorzustreichen, 

um so den eigenen Machtanspruch zu untermauern.25 Vor allem im Bereich der Kunst durfte 

sich die Kirche zu Recht ehemaliger Größe brüsten. Dabei muß man sich vor Augen halten, 

daß die Gotik nicht nur die christliche Kunst in reinster Form ist, sondern sich vor allem in 

der Zeit der größten Machtfülle der Kirche ereignete.26 Nach Winckelmann stand das 

künstlerische Vermögen eines Volkes in Wechselwirkung mit den politischen Gegebenheiten, 

unter denen das Volk lebte. So konnte es nur schlüssig scheinen, die gotische Kunst wieder 

aufzunehmen. Sie ließ sich demonstrativ zur Darstellung eigener Macht und Herrlichkeit 

nutzen.27 Die Wiederentdeckung der Gotik begann über die Architektur, in ihrem Gefolge 

rückten um die Mitte des Jahrhunderts die übrigen Künste in das Blickfeld der damaligen 

                                                 
22 Ebenda, S.113/ E.d.G. 14.11.1871. 
23 Wilhelm Neuss, Hundert Jahre Verein für christliche Kunst im Erzbistum Köln und Bistum Aachen, 
Mönchengladbach 1954. S. 8. 
24 Thomas Schumacher, S. 103/ Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4, S. 19. 
25 E.d.G. 14.5.1870/ E.d.G. 26.2.1870/ Rudolf Dünnwald, Aachener Architektur im 19. Jh., Aachen 1974. S.180, 
Anm. 532. 
26 Georg Schwaiger, S. 270/ Wilhelm Neuss, S. 9. 
27 Klaus Niehr, S. 222/ Ingeborg Schild/ Elisabeth Janssen, Der Aachener Ostfriedhof, Aachen 1991. S. 84. 



 12 

Kunstwissenschaften.28 Die Skulptur wurde in erster Linie als Bauteil verstanden, dennoch 

sahen führende Köpfe der Neugotik in ihr ein wichtiges Lehrmittel.29.  

 

Auch das seit 1815 stetig wachsende Nationalbewußtsein förderte die neugotische Kunst: In 

der gesteigerten Vaterlandsliebe fand man sogar parteiübergreifend einen Berührungspunkt. 

Zu den identitätsspendenden, urdeutschen Werten und Leistungen der Vorväter zählte man 

nämlich auch den ‚Altdeutschen Styl’, die Gotik.30 Selbst nach der Entdeckung des 

französischen Ursprunges der Gotik 1842 hielt man in Kölner neugotischen Kreisen daran 

fest, Deutschland eine vorrangige Stellung in der Gotik zuzurechnen. August Reichensperger, 

einer der Väter der Neugotik, wollte Frankreich keine Vorreiterstellung zugestehen.31 In 

einem Zeitungsartikel anläßlich eines von ihm 1863 gehaltenen Vortrages in Aachen tritt dies 

deutlich zutage.32 Entweder führte er die Gotik auf die Germanen zurück, die Nordfrankreich 

erobert hatten. Oder aber der Kölner Dom wurde zur genialsten Ausprägung des Stiles erklärt, 

der also auf deutschem Boden in diesem Baudenkmal seinen Höhepunkt gefunden habe.33 

Kunstwissenschaft und Denkmalpflege gerieten so nahezu zum Dienst am Vaterland.  

Für einige Anhänger der Neugotik war die Bestrebung, gotische Kunst wiederzubeleben mit 

der Ablehnung des Klassizismus verbunden. Aus einer streng patriotischer Sicht wurde der 

Klassizismus vom ‚Erbfeind’ Frankreich eingeführt. Er galt den meisten papsttreuen 

Klerikern für Deutschland als aufgesetzt und wurde als Begleiterscheinung von Aufklärung 

und Revolution gesehen. Ein Blick auf die Geschichte der christlichen Kunst bietet die 

Hintergründe für diese Abneigung: In Straßburg wurden 1793 in 3 Tagen 235 Skulpturen 

zerschlagen.34 Zerstörungen dieser Art wurden auch der klassizistischen Kunst angelastet, sie 

galt als Mittäter.35 Dabei teilten die klassizistische Kunst und die Neugotik mehr miteinander, 

als mancher Zeitgenosse wahrhaben wollte. Beide Entwicklungen orientierten sich an der 

Vergangenheit und versuchten vergeblich, die Inhalte einer vielfach gewandelten Gesellschaft 

in althergebrachte Form zu fassen.  

Mit der Erneuerungsbewegung der katholischen Kirche, der rückwärtsgewandten Strömung in 

der Gesellschaft und dem Nationalismus dieser Zeit sind die treibenden Kräfte hinter der 

Neugotik genannt.  
                                                 
28 Klaus Niehr, S.267/ O.c.K. 1/1861. 
29 Peter Bloch, S. 15. Reichensperger bezeichnete sie 1846 als ein grundsätzliches Medium der 
Glaubensverkündigung. Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 37f. 
30 Klaus Niehr, S. 86/ 163.  
31 August Reichensperger, Köln 1808-1895. 
32 E.d.G. 24.1.1863. 
33 Herbert Philipp Schmitz, Robert Cremer, Aachen 1969. S. 16. 
34 Georg Gottfried Dehio, S. 6. 
35 Neuss, Wilhelm, S. 7. 



 13

Der erwähnte August Reichensperger steht exemplarisch für die neugotische Bewegung, da er 

alle erwähnten Tendenzen in sich vereinte: Er war Mitbegründer und Sekretär des Kölner 

Dombauvereines und galt als Experte auf dem Gebiet der christlichen Kunst.36 Als 

Theoretiker der Neugotik forcierte er auch die katholische Bewegung, der er seit dem ‚Kölner 

Ereignis’ angehörte. Reichensperger dachte nationalistisch und verdeutlicht als Mitbegründer 

der von Bismarck verabscheuten ‚Zentrum-Partei’ die politische Dimension, die der Neugotik 

anhaftete. Nach seinen Vorstellungen sollte nicht nur die deutsche Kunst wiederbelebt 

werden, sondern Deutschland sollte, auch durch die Kunst als Lehrmittel, eine geistige 

Erneuerung auf katholischen Grundsätzen erfahren.37  

 

 

1.4. Köln, Zentrum der Neugotik 

 

In ihren Maßstäben und auch in der Ausformung des einzelnen Kunstwerkes wurde die 

Neugotik ab dem Beginn der 60er Jahre durch die Kölner Leitlinien dominiert.38 Die 

Aachener Tageszeitung „Echo der Gegenwart“ vom 5.9.1867 erwähnt, daß die neugotischen 

Ergänzungsarbeiten nahezu die Hälfte des gesamten Kölner Domes ausmachen. Diese Zahl 

verdeutlicht nicht nur die Dimension des Vorhabens, sondern enthüllt auch die hinter der 

neugotischen Bewegung stehende Kraft.  

Köln galt als das Zentrum dieser Bewegung. Ab 1823 begannen die Arbeiten an dem dortigen 

Dom zögerlich, anfangs fehlte jedoch die Kraft der Menge und auch Geld.39 Mit der 

Entsendung des begabten Architekten Zwirner als Bauleiter durch Karl Friederich Schinkel 

im Jahr 1833 wurden wichtige Schritte getan : auf Geheiß des Königs persönlich wurden die 

Arbeiten der Bau nach den mittelalterlichen Plänen vorangetrieben.40 Die Öffentlichkeit 

wurde zunehmend für das Projekt interessiert.  

Die Gotik mußte jedoch nicht neu entdeckt werden, hatte sie doch durch die Jahrhunderte aus 

unterschiedlichen Motiven heraus immer wieder Aufmerksamkeit erhalten.41 Eine Zunahme 

des Interesses an dem Stil ist seit Goethes Zeit zu verbuchen. Während sich Goethe vor dem 

Kölner Dom von deutscher Bauleistung tief beeindruckt zeigte, war das Bauwerk für Sulpiz 

                                                 
36 Herbert Lepper, „Rettet das deutsche Volksheiligtum“, Köln–Siegburg 1986. S. 155. 
37 Wilhelm Neuss. S. 9/ Dominik Bartmann, S. 174. 
38 Herbert Philipp Schmitz, S. 18/ Thomas Schumacher, S. 724/ Peter Bloch, S. 31. 
39 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 1; S. 58. 
40 Ebenda. Ernst Friederich Zwirner 1802 – 1861. 
41 Thomas Schumacher,. S. 15ff/ Georg Schwaiger, S. 268. 



 14 

Boisserée Gegenstand seines Lebenswerkes.42 Joseph Görres sah den Dom aus dem 

nationalen Blickwinkel und prägte 1814 den viel verwendeten Begriff des ‚Deutschen 

Nationaldenkmals’.43 Darauf basierend konnte Reichensperger als Ultramontaner das 

Bauwerk wiederum in seine politische Programmatik einbeziehen. Ältere Literatur suchte eine 

Kontinuität in dieser Entwicklung zu entdecken, so in der Form eines gemeinsam verfolgten 

Interesses genannter Personen an der Vollendung des Kölner Domes. Das streitet die Literatur 

der neueren Zeit zurecht ab.44 Sie sieht die sehr unterschiedlichen Beweggründe, aus welchen 

heraus diese Männer handelten. Wenn jedoch z.B. Goethe und Boisserée nicht gleiche 

Interessen verbanden, darf man auf die durchaus teilbare Begeisterung für das Bauwerk 

verweisen, die wie eine Fackel weitergegeben wurde. Ab der Mitte der 40er Jahre des 19. Jh. 

war der Kölner Dom zur Projektionsfläche verschiedenster Auffassungen aus vielerlei Lagern 

geworden. In seiner Vollendung schlossen sich die Kräfte aus Religion, Kunst und Vaterland 

zusammen.45  

 

Die Geschehnisse in der Rheinmetropole Köln strahlte auf andere Städte aus, Aachen lag in 

der Nachbarschaft und galt seit jeher als ein Bollwerk des katholischen Glaubens. 

Dementsprechend fand dessen Wiederauflebung hier viel Beifall. In Aachen gab es sogar 

verstärkt extremistische Bestrebungen, was sich an der Beurteilung des durch preußische 

Hand eingesetzten Polizeiobersten Lindemann verdeutlicht.46  

Die Aachener Zeitschrift ‚Echo der Gegenwart’ berichtete in den 60er und 70er Jahren fast 

täglich über den Stand der Auseinandersetzung. Der große Teil der Bevölkerung Aachens und 

auch des Rheinlandes blieb zwar bei dem aktiven Teil des Kulturkampfes außen vor. dennoch 

hatte man Stellung bezogen. Die Neugotik als Folgeerscheinung des Kulturkampfes kann als 

eine vom Aachener Volk mitgetragene Bewegung bezeichnet werden. Folgend beschriebener 

Vorgang erhellt die Haltung der Aachener Katholiken: Die schon rege Kirchenbautätigkeit, 

die nach den Befreiungskriegen eingesetzt hatte, erfuhr nach Abschluß des deutsch-dänischen 

Krieges im Jahr 1864 einen weiteren Aufschwung, der bis in die 70er Jahre reichte.47 Neben 

den vielen Beispielen dafür entstand gerade in Aachen der prachtvollste Kirchenneubau der 

rheinischen Neugotik, die im 2. Weltkrieg zerstörte Marienkirche.48 Sie ist dem Planungsbrett 

                                                 
42 Sulpiz Boisserée, 1783-1854. 
43 Joseph Görres, 1776-1854. Siehe: Der gotische Dom in Köln, hrsg. v. Arnold Wolff, Köln 1986. S. 104/ und 
auch: Georg Germann, Neugotik, Stuttgart 1974. S. 87/139. 
44 Klaus Niehr, S. 29. 
45 Georg Germann, S. 89/ 170.  
46 Rudolf Dünnwald, S.180, Anm. 532. 
47 Herbert Philipp Schmitz, S. 18. 
48 Rudolf Dünnwald, S. 173. 



 15

des Kölner Neugotikers Vinzent Statz entsprungen, der auch am Vollendungsbau des dortigen 

Domes mitgewirkte.49 Die großen Kosten für den Aachener Kirchenneubau wurden zum Teil 

von der Bevölkerung der Stadt getragen. Die Tageszeitung startete regelmäßig und oft 

Spendenaufrufe und dankte den Spendern mit namentlicher Erwähnung.  

 

Die Marienkirche wurde wegen ihrer reichen Verzierungen und besonders wegen ihres 

Skulpturenschmuckes gerühmt, welcher in den Jahren 1864/65 erstellt wurde. Während die an 

exponierter Stelle stehenden 6 Skulpturen des Portals eine Arbeit Peter Fuchs waren, des 

zweiten Kölner Dombildhauers nach Christian Mohr, entstammten die weniger sichtbaren 

Werke am Turm und auf der Turmspitze aus gleicher Quelle wie die Außenskulpturen des 

Aachener Domes, nämlich der Werkstatt Gottfried Göttings.50 Der Dom mit seinen leeren 

Konsolen bot den Löwenanteil unter den Bildhaueraufträgen Aachens. Vor einem 

Hintergrund glorreicher mittelalterlicher Geschichte, die in politisch/ imperialer Hinsicht 

Bezüge zur Gegenwart des 19. Jh. aufwies, bot Aachen gute bauliche Voraussetzungen für die 

neugotische Kunst. Außer mehreren Kirchenneubauten hatte die Stadt einiges an 

mittelalterlicher Bausubstanz zu bieten, neben dem Dom, einigen Kirchen und Klöstern ist 

vor allem das Rathaus zu nennen.51 Es gab also viele leere Konsolen. Dennoch blieb die Stadt 

in ihrer Rolle für Politik und Kunst deutlich im Schatten Kölns.52 Der Kölner Dom galt als ein 

nationales Projekt, weder die Stadt Düsseldorf mit ihrer Akademie noch Aachen mit Dom und 

Rathaus reichten an diese Position heran.53  

 

 

1.5. Zur Theorie der Neugotik 

 

Das thematische und auch darstellerische Spektrum der fortgeschrittenen neugotischen Kunst 

der 60er und 70er Jahre des 19. Jahrhunderts war schmal. Tatsächlich erwies sich die 

Neugotik nur von den Anfängen bis in die 40er Jahre hinein als wandlungsfähig.54 Ab Mitte 

der 50er Jahre war die Szene geschrumpft und die öffentliche Aufmerksamkeit hatte 

nachgelassen. Die Neugotik hatte sich vom Ereignis der Menge zum Fachgebiet von 

                                                 
49 Vinzenz Statz, 1819-1898/ Thomas Schumacher, S. 729f. 
50 Peter Bloch, S. 36/ E.d.G. 7.6.1865. Vor allem mit diesen Werken schuf sich der Bildhauer in und um Aachen 
einen guten Ruf, der ihn für die Arbeiten am Aachener Dom geeignet erscheinen ließ. 
51 Dessen Ausstattung mit Skulpturen war schon früh in der Debatte. Zwar wurden die Fassaden erst um die 
Jahrhundertwende mit Bildwerken geschmückt, die Planung lief aber schon ab 1839. Carola Weinstock, S. 3. 
52 Peter Bloch, S. 65. 
53 Ebenda, S. 15. 
54 Peter Bloch, S. 9. 



 16 

Wissenschaftlern und Klerikern gewandelt, außerdem hatte sie an politischer Dimension 

gewonnen.55 Zur Zeit der Entstehung der Statuen am Aachener Dom, zwischen 1865 und ca. 

1875, war die neugotische Kunst also bereits weitgehend dogmatisiert wie auch die Werte, die 

sich in ihr manifestieren sollten. Dogmatisierung bedeutet auch immer einen fixierenden 

Eingriff in den zeitlichen Ablauf einer Entwicklung; der Weg zu einer wandelfähigen Kunst 

war versperrt, einzig die Steigerung der Vehemenz durch Monumentalität war möglich. Man 

war mit der Nachahmung vornehmlich der jungen Gotik an einem Endpunkt der Entwicklung 

angelangt. Selbst die späte Gotik erfreute sich bis weit in die Zeit der Neugotik hinein nur 

geringer Beliebtheit.  

Dabei zielte das Kunstwollen nach Aussage der Kölner Neugotiker nicht so sehr auf die 

Nachahmung denn auf die Weiterentwicklung der Gotik. Vehement taten sie kund, daß die 

Werke der Vorväter nicht unverändert übernommen werden sollten. Statt dessen sollten sie als 

Grundlage dienen, auf der die Kunst weiterentwickelt werden könne.56 Auch aus der 

Korrespondenz um die Ausstattung der Matthiaskapelle am Aachener Dom findet sich ein 

Beispiel dafür, daß im Bewußtsein der Zeitgenossen das gotische Original durch eine 

neugotische Arbeit übertroffen werden konnte, eine Kopie also nicht das Ideal war. Auf einer 

vom Bildhauer Götting geschriebenen Rechnung befindet sich eine Randnotiz mit einem Lob 

des Auftraggebers: die neuen Statuen seien vortrefflich gearbeitet und überträfen die alten bei 

weitem.57 Gegen die Programmatik der Neugotiker sprechen die Fakten: die Arbeit streng 

nach mittelalterlichem Beispiel und nach Musterbüchern, ebenso das Aufblühen des 

Fälscherwesens in der Neugotik.58  

 

Nach der Auffassung der Kölner Neugotiker durften die Künstler nicht in der Nachbildung 

von Einzelheiten verharren, sondern mußten in ihrer Arbeit die Rückkehr zu gotischen 

Prinzipien anvisieren.59 Sofern dies nicht geschähe, räumten die Neugotiker ein, verknöchere 

die Kunst, wie es am Beispiel der byzantinischen Kunst geschehen sei.60  

Die Möglichkeit, eine entwicklungsfähige Kunst zu gestalten, sah man in der Neukombination 

der gotischen Einzelheiten miteinander und ihrer Vermischung mit Elementen der 

nachgotischen Bildhauerei. Zur Klärung vergleicht Thomas Schumacher den schmalen Grat 

                                                 
55 Herbert Philipp Schmitz, S. 14. 
56 Georg Germann, S. 146. 
57 A.d.K.78, 19.3.1866, Rechnung Göttings.  
58 Peter Bloch, S. 11. 
59 O.c.K. 3/1868. 
60 O.c.K. 4/1861. 



 17

der Neugotik zwischen Nachahmung und Neuschöpfung treffend mit musikalischer 

Improvisation:  

„Ein Grundkurs in Improvisation kann darin bestehen, daß eine größere Anzahl von 

Kadenzen, Modulationen und Sequenzen auswendig gelernt wird; diese Versatzstücke stehen 

dann ohne weiteres Nachdenken zur Verfügung. Durch den Umgang damit, Kenntnis vieler 

Musikstücke, Nachahmungsversuche, Erklärung und Korrektur des Lehrers und eigene 

Experimente kann mancher Lernende die Fähigkeit entwickeln, sich diese Standartelemente 

zur Gestaltung von Zusammenhängen dienstbar zu machen, statt sie nur aneinanderzureihen, 

sich innerhalb vorgegebener Regeln ziemlich frei und sogar spontan zu bewegen, und er kann 

sich erlauben, diese Regeln nach Bedarf mehr oder weniger zu dehnen.“61  

 

Die Einzelteile als solche spielten demnach also nur als Bausteine eine Rolle. Wichtiger war 

die Art ihrer Neukombination und -interpretation. Das Kunstwerk mußte derart gestaltet eine 

maßgebliche Eigenschaft aufweisen, die der ‚gegnerischen’, klassizistisch beeinflußten Kunst 

abging, nämlich es sollte ‚beseelt’ sein, wie ein mittelalterliches Werk die Verkörperung einer 

Idee darstellen.62 Das diese Idee in den 60er Jahren des 19. Jahrhunderts auf nur eine reduziert 

war, nämlich die Macht- und Wertedemonstration der katholischen Kirche, sahen die 

neugotischen Theoretiker nicht.  

 

Der hohe Grad an Handwerklichkeit ist in der Neugotik als substantiell zu verstehen. Einer 

der dieser Kunst zugrunde liegenden Gedanken zielte auf die Wiederherstellung/Vollendung 

alter Bausubstanz, Restaurierung und Kunst lagen eng beieinander. Die rasche Entwicklung 

der historischen Wissenschaften im zweiten Viertel des 19. Jahrhunderts stellte sowohl den 

Hintergrund für die Neugotik wie für das Entstehen einer genormten Denkmalpflege bis in 

das 20ste Jahrhundert dar.63  

Handwerklich fundierte Arbeit sollte weiterhin die Unverbildetheit und Unmittelbarkeit in der 

neugotischen Kunst gewährleisten.64 Das Handwerk sollte dem Künstler die Basis weiterer 

Ausbildung sein. Das akademische Kunststudium lehnten die neugotischen Denker ab, 

insofern es intellektuelle und realitätsferne Kunst hervorbrächte. 

„..., ob unsere akademischen Einrichtungen dahin (zu einer neuen Kunst, d.Verf.) führen, ist 

bei uns längst keine Frage mehr(...) Betrachten wir die Werke der Architektur dieser 

                                                 
61 Thomas Schumacher, S. 723. 
62 O.c.K. 4/1861. 
63 Georg Gottfried Dehio, S. 7/8/13. 
64 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 1. S. 81/ Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 21. 



 18 

Periode,(...), so machen sie in ihrer Gesammtheit den Eindruck geistiger Armuth, eines 

Mangels an nationalem Bewusstsein und totaler Unfähigkeit zum eigenen Schaffen.“65  

 

Auch die Industrie verstanden die Neugotiker als Zerfall fördernden Faktor in der Kunst: 

Reichensperger warnte in einem Zeitungsartikel vor der zu dieser Zeit schon verbreiteten 

industriellen Fertigung im Bereich der Kunst, da sie den Künstler zur Maschine 

herabwürdige.66  

Die Neugotik sollte wahrhaftiger und dem Leben der Menschen eng verbunden sein, 

Reichensperger hatte für die christliche Skulptur eine volkstümliche und bildhafte 

Formensprache gefordert.67 Diese Sprache versuchte er im alternativ zu den Universitäten 

wieder aufgenommenen Bauhüttenwesen zu entwickeln.68 In dieser noch durch romantische 

Sicht verklärten Institution trachtete Reichensperger, der „...inneren Zerrissenheit und 

Zerfahrenheit“ der deutschen Kunst entgegen zu arbeiten.69 Dabei sollte ein normativer Druck 

auf die Künstler ausgeübt werden, welcher der Kunst als ganzes zugute kommen sollte. Das 

Individuelle in der Kunst war nicht in dem Maße gefragt wie die Einordnung des einzelnen in 

das schöpferische Vermögen der Bauhütten.70 Hier gestärkt und zur Entwicklung befähigt, 

sollte die deutsche Kunst dem Klassizismus entgegentreten und sich positiv auf die gespaltene 

Gesellschaft auswirken. 71  

Weitere Bildungseinrichtungen stellten Museen dar, derer nicht wenige in neugotischer Zeit 

gegründet wurden. Zusätzliche Orientierungshilfen boten sich den neugotischen Künstlern in 

den gotischen Bauwerken mit Einrichtungen und Ausstattungsgegenständen, die sich in jeder 

größeren Stadt befanden. 

Zuletzt muß noch auf die sogenannten Musterbücher verwiesen werden, die in jeder größeren 

neugotisch arbeitenden Werkstatt zur Ausstattung gehört haben müssen.72 Hier fanden sich 

                                                 
65 O.c.K. 3/1861. Die heutige Sculptur und Malerei und die mittelalterlich Baukunst. 
66 E.d.G. 24.1.1863/ E.d.G. 14.6.1868. Thema des Artikels ist die industrielle Produktion von gegossenen Gips- 
und Tonkopien/ Georg Germann, S. 137. 
67 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 21/ 37f. 
68 Peter Bloch, S. 10/ Georg Germann,. S. 137. 
69 Klaus Niehr, S. 171/ O.c.K. 5/1861/ Georg Germann, S. 137. 
70 O.c.K. 1/1861. 
71  Auch in Aachen stand eine Bauhütte, sie entsprach jedoch nicht den gerade aufgeführten Vorstellungen 
Reichenspergers. Die kleine Aachener Hütte befand sich zuerst im Münsterkirchhof und wurde später auf den 
Katschhof gelegt Von 1864 bis in die 80er Jahre wurde sie von Münsterwerkmeister Bäcker geführt. A.d.K 19, 
Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschuß 8.5.1865/ Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschuß 
20.7.1865. 
72 Ingeborg Schild/ Elisabeth Janssen, S. 84. 



 19

gotische Ornamente und Zierdetails abgebildet, die in die künstlerische Arbeit übernommen 

werden konnte.73  

 

 

2.1. Die Institutionen  

 

Über einige Genehmigungsschreiben hinaus lassen sich hinsichtlich der Statuen nur wenige 

Spuren von staatlicher Kontrolle und Eingriffen erkennen.74 Die Skulpturenausstattung der 

gotischen Bauteile des Aachener Domes wurde also maßgeblich in Aachen, teilweise auch in 

Köln diskutiert. Daran waren folgende Stellen beteiligt: Dombaumeister Robert Cremer stand 

als vermittelndes Glied zwischen dem „Karlsverein“ genannten Aachener Dombauverein und 

dem Kapitel. Das letztere unterhielt eine Verbindung nach Köln, dort nämlich war der Sitz 

des bischöflichen Vikariats, welchem das Aachener Kapitel als untergeordnete Instanz 

verpflichtet war.  

 

Mit der Bulle „De salutem animarum“ vom 16.7.1821 wurde das Bistum Aachen aufgelöst.75 

Fünf Jahre später wurde das Stiftkapitel gegründet, welches sich aus sieben Mitgliedern 

zusammensetzte, unter denen sich auch der Propst befand. Im Aufbau des Kapitels zeigt sich 

der Wille des preußischen Staates, Einfluß im Bereich der katholischen Kirche zu gewinnen. 

Die sieben sogenannten ordentlichen Stiftherren setzten sich nämlich aus zwei Gruppen 

zusammen: Neben drei durch die Kirche eingesetzten Stiftherren wurden drei weitere 

Mitglieder und der Propst, also die Mehrheit, durch den Staat vorgeschlagen. Diese 

Geistlichen waren dementsprechend staatsergeben. Diese Spaltung des Kapitels schwächte es 

und sie wurde auch zum Ende der 60er Jahre von ultramontan ausgerichteten Kräften aus dem 

Kapitel und dessen Umkreis bekämpft.76 Neben den ordentlichen Stiftherren, die durch den 

Staat finanziert wurden, hatten eine Reihe von Ehrenstiftherren einen beratenden Einfluß.77 

Das Kapitel war recht mittellos, es trug die Bauunterhaltungskosten für den Dom.78 

Außerdem hatte Propst Schlünkes den finanzkräftigen ‚Liebfrauenverein’ ins Leben gerufen, 

                                                 
73 So die Drei- und Vierpaßmotive der Mantelschließen oder die Motive der Ziersäume an den Kleidungsstücken 
der Statuen für die Karls- und Hubertuskapelle. Es ist also davon auszugehen, daß Götting sich, wie die meisten 
neugotischen Künstler, unter anderem von diesen Büchern direkte Anleitung holte. Mit der Eröffnung des heute 
noch verschlossenen Nachlasses des Bildhauers wird sich diese Frage klären lassen. 
74 A.d.K. 116, 17.4.1868 Königl. Reg. an Jungbluth. 
75 Heide Klinkhammer, Der Aachener Dom, Baugeschichte und Baugestalt; Ohne Ort und Jahr, S. 84. 
76 Herbert Philipp Schmitz, S. 43. 
77 Ebenda. 
78 Ebenda. 



 20 

der Geld zum Bauvorhaben beisteuerte.79 Während in den ersten Jahren der Bestrebungen um 

die Statuen nur in Aachen entschieden wurde, kam ab ca. 1868 das Kölner Vikariat hinzu, und 

sprach als übergeordneter Bauherr Zustimmung oder Ablehnung betreff der Aachener Pläne 

aus.80 Die Mitglieder eben dieses Vikariats und ihm nahestehende Personen waren führende 

Köpfe und Väter der neugotischen Bewegung Kölns und damit des Rheinlandes: Weihbischof 

und Generalvikar Johann Baudri, dessen Bruder Friederich, August Reichensperger, Vincent 

Statz u.a.81 

 

Das Kapitel beschäftigte damals wie heute einen Dombaumeister, von 1862 bis 1873, die 

Zeit der Entstehung der Aachener Domstatuen, hatte diese Stelle der aus einer Aachener 

Baumeisterfamilie stammende Robert Cremer inne.82 Sein Vater Johann wurde der ‚Schinkel 

Aachens’ genannt, das hiesige Theatergebäude ist eines der von ihm geplanten Bauwerke.83 

Nach dessen Ausscheiden aus dem offiziellen Amt des Architekten und Bauinspektors der 

Stadt Aachen bemühte sich sein Sohn Robert nach abgeschlossener Ausbildung preußischer 

Prägung 1861 erfolgreich um diese Position.84 In dieser Funktion plante er unter anderem das 

Hauptgebäude der RWTH Aachen und die Justizvollzugsanstalt Aachen.85 Neben diesen 

öffentlichen Bauvorhaben organisierte er die Restaurierung am Aachener Münster privat und 

unentgeltlich.86  

Cremer kann hinsichtlich der Statuen als eine treibende Kraft bezeichnet werden. So 

veranlaßte er stets schnellstmöglich und durchdacht alles nötige zu ihrer Erstellung, sein 

hoher Anspruch an das Vorhaben zeigt sich in vielen Korrespondenzstücken.87 Das erste 

aufzufindende Schriftstück zu Statuen für den Aachener Dom überhaupt stammt aus seiner 

Hand. In einem Brief Cremers vom 5.1.1865 an den Vorsitzenden des Aachener 

Dombauvereins Jungbluth eröffnet Cremer dem Vereinsvorsitzenden, daß die Bestückung der 

Matthiaskapelle mit Skulpturen um 200 Taler teurer sei, als man vorausgesetzt hatte.88 

                                                 
79 A.d.K. 97. 
80 E.d.G. 23.1.1866. 
81 Thomas Schumacher, S. 103f/ Ingeborg Schild/ Elisabeth Janssen, S. 84/ Kunst des 19. Jh. im Rheinland, 
Band 1. S. 76/ 78. Generalvikar Johann Baudri und sein Bruder Friederich. F. gab das „Organ für christliche 
Kunst“ heraus. Die Baudris und Reichensperger gründeten 1851den „Christlichen Kunstverein des Erzbistums 
Köln“. Siehe: Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 1. S. 78. 
82 Hans-Karl Siebigs, Die Chorhalle des Aachener Domes- Baugeschichte und Sanierungsmaßnahmen, Aachen 
1997. S. 26. 
83 Herbert Philipp Schmitz, S. 11. 
84 Ebenda, S. 19. 
85 Ebenda. 
86 Herbert Philipp Schmitz, S 26. 
87 A.d.K. 74, 5.1.1865 Cremer an Jungbluth. 
88 A.d.K. 74, , Cremer an Jungbluth. 



 21

Diesem ersten Schreiben müssen also Besprechungen voraus gegangen sein, die aber nicht 

mehr nachzuvollziehen sind. 

Die Besetzung des Dombaumeisterpostens durch Cremer war in mehrerlei Hinsicht ein 

glücklicher Griff: Er war Protestant und hatte die preußische Beamtenausbildung hinter sich 

gebracht. So wies er alle Bedingungen auf, die die Bauabteilung im Berliner Ministerium für 

Handel, Gewerbe und öffentliche Arbeiten stellte. 89 In Berlin ließ man ihm freie Hand. Nach 

dortiger Verfügung sollten sämtliche Handwerker nach seinen technischen und künstlerischen 

Anweisungen arbeiten.90 Dennoch war Cremer in Aachen geboren und daher Mitglied der 

Aachener Gesellschaft.  

Der rheinische Oberpräsident des o.g. Ministeriums in Berlin veranlaßte Cremers Einstellung 

als Dombaumeister. Er hieß den Aachener Regierungspräsidenten, Cremer zur Besetzung des 

Postens bei Kapitel und Karlsverein vorzuschlagen. Alle Stellen erklärten sich mit der Wahl 

einverstanden, woraufhin der Stiftpropst Cremer zum Dombaumeister berief.91  

Nach dem Weggang Cremers nach Koblenz im März 1873 wurde das Amt von Handwerkern 

ausgeübt. Der vormalige Aachener Werkmeister und Leiter der Münsterbauhütte Bäcker 

besetzte es bis 1881.92 Cremers Ausscheiden ließ nach Aussage Ingeborg Schilds ein 

übergreifendes Denken in der Planung vermissen.93  

 

Der Karlsverein als dritte Stelle ist eine der vielen Vereinsgründung des 19.Jh.. Nach der 

Gründung des Dombauvereines in Köln Ende 1840 erging aus mehreren Quellen ein Aufruf 

zur Gründung weiterer Dombauvereine in Deutschland.94 In den folgenden 5 Jahren wurde 

diesem Ruf in Deutschland in 145 Städten gefolgt, die meisten Vereine erwiesen sich jedoch 

in der Folgezeit als kurzlebig.95 In vielen Fällen, so auch in Aachen, übernahm man die 

Satzung des Kölner Dombauvereines. Hier wie dort war der König selbst Protektor des 

Vereines: In einer Festschrift wird er schmeichelhaft als eigentlicher Gründer des 

Karlsvereins angesprochen.96 Tatsächlich war es in Aachen ein katholischer Bürger- und 

Wahlverein, die Constantia Gesellschaft, der sich ab 1847 der neuen Vereinsbildung 

                                                 
89 Herbert Philipp Schmitz, S 12/ 42/ 20.   
90 Ingeborg Schild, Die Baumeister am Aachener Dom im 19. Jh., Aachen 1983. S. 19. 
91 Ebenda. 
92 Heide Klinkhammer, S. 90. 
93 Ingeborg Schild, S. 19. 
94 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 1. S. 59. 
95 Ebenda. S. 60.   
96 E.d.G. 14.11.1869/ Dank- und Jubelfeier für 25 jährige Bemühungen zur Restauration des Aachener 
Münsters; veranstaltet durch den dortigen Karlsverein am 20.10.1872, Aachen 1872.S. 20.  



 22 

annahm.97 Erst 1849 waren die Besitzverhältnisse um das Münster gerichtlich geklärt, und der 

Verein konnte eine konstituierende Versammlung abhalten.98  

Bei diesen Vorgängen trat Franz Jungbluth als Gründer und Vorstandsmitglied der ersten 

Stunde hervor, ein Advokat/Anwalt, der auch den ‚Aachener Verein für den Dombau zu 

Köln’ gegründet hatte, bevor er sein Augenmerk auf den Aachener Dom lenkte.99 Er war bis 

zu seinem Tod 1872 Vorstandsmitglied des Karlsvereins und wird an mehreren Stellen als 

Seele des Vereins und dessen Tätigkeit genannt. Nach seinem Tod besetzte bis 1892 

Oberregierungsrat M. J. Claessen den Posten des ersten Vorsitzenden des Vereins.100  

Der Verein gewann nach seiner Gründung schnell an Substanz, zu Anfang waren 187 

Mitglieder zu verzeichnen, nach nur wenigen Wochen belief sich diese Zahl auf 1000 

Beitritte. 

Der Vorstand des Vereins setzte sich aus siebenundzwanzig Mitgliedern zusammen, von 

denen sieben den Verwaltungsausschuß als handelndes Organ bildeten. Vorstandssitzungen 

wurden vierteljährlich abgehalten, jeden Herbst wurde eine Generalversammlung einberufen. 

Ein jährlicher Mindestbetrag war Voraussetzung zur Mitgliedschaft. In diesem Verein trafen 

sich unter anderem sämtliche angesehenen Bürger der Stadt: Fabrikanten, Anwälte, Bankiers 

und weitere betuchte Mitglieder der Aachener Gesellschaft. Verschiedenste Motive kamen 

zum tragen. Vaterlandsliebe, Bürgersinn, katholische Gesinnung, Kunst- und 

Geschichtsbewußtsein trafen hier aufeinander und bündelten ihre Kräfte für ein gemeinsames 

Ziel.  

Bezüglich der politisch/ religiösen Haltung des Vereins läßt sich zwar eine deutlich 

katholische Ausrichtung feststellen, die aber nicht als ultramontan zu bezeichnen ist. Man ließ 

dem Kaiser gebührlichen Dank entgegenkommen. Jedoch nicht ohne die Legitimation des 

Herrschers auf Gott zurückzuführen: Eine Passage der Festschrift zum 25-jährigen Bestehen 

des Karlsvereins liest sich wie eine Beschwörung. Die Begriffe ‚Kirche’ und ‚katholisch’ sind 

im Text jedoch vermieden:  

„(...) der hochselige König, welcher wußte und bekannte, dass er seine Krone von Gott hatte 

und nur durch Gottes Gnaden herrschte, (...), dass er mit seinem Hause und mit seinem Volke 

dem Herrn dienen wolle.“101  

 

                                                 
97 Heide Klinkhammer, S. 84. 
98 Abteilung des Inneren der Aachener Regierung gegen das Kapitel, Domarchiv 85. 
99 Heide Klinkhammer, S. 85. 
100 Hans-Karl Siebigs, S. 10. 
101 Dank- und Jubelfeier für 25 jährige Bemühungen zur Restauration des Aachener Münsters, .... S. 21. 



 23

Die Verbindungen zwischen Kapitel, Dombaumeister und Karlsverein waren im überschaubar 

kleinen Aachen vielfältiger Art, weshalb es nicht verwundert, daß es mit dem Kulturkampf zu 

Spannung und Konflikten kam. So waren der Propst und ein Kapitelherr Ehrenmitglieder im 

Vorstand des Karlsvereins, Dombaumeister Cremer war vom Kapitel eingestellt und Mitglied 

im Verwaltungsausschuß des Karlsvereins ab Mitte 1864.102 Jungbluth wiederum war 

ständiger Justizkommissar des Stiftkapitels. Cremer war Protestant, Jungbluth ein pragmatisch 

veranlagter Katholik, der in seiner Korrespondenz aber gemäßigt erscheint. Sein wie auch 

Cremers Hauptanliegen war über religiös/ideologische Grenzen hinweg die Wiederherstellung 

des Aachener Münsters. 

Das Kapitel in seiner Spaltung war schwach, es wurde spöttisch der „eigentliche Bauherr“ 

genannt, der den Karlsverein in eine führende Position gedrängt hatte. Der Verein übte bis 

Mitte der 60er Jahre einen nahezu uneingeschränkten Einfluß auf die Bauleitung aus. Es gab 

jedoch Kräfte im Kapitel, die, der Idee der katholischen Wiedererstarkung folgend, den 

eigenen Einfluß auf Kosten des Vereines vergrößern wollten.  

 

 

2.2. Die ausführenden Hände: Die Werkstatt Götting  

 

Gottfried Götting wurde am 20.2.1830 in Düsseldorf als Sohn des aus Aachen stammenden 

Malers und Bildhauers Johann Peter Götting und dessen zweiter Frau Anna Prahe geboren. 

Der Lehrer Gottfried Göttings könnte neben seinem in der Region Aachen bekannten Vater 

auch Julius Bayerle gewesen sein, mit dem er 1851 zusammengearbeitet hatte.103 Bayerle war 

der erste Bildhauerlehrer an der Düsseldorfer Kunstakademie.  

Spätestens 1858 war Gottfried Götting in die Geburtsstadt seines Vaters umgesiedelt, wie es 

die Eintragung in das Aachener Adressbuch belegt. Hier wird er erst als Bildhauer, später 

(1877/78) als Dombildhauer bezeichnet.104 Seine Adresse wechselte: Sein Atelier befand sich 

erst im Hirschgraben 16 (bis 1863), dann in der Eilfschornsteinstr. 5/2 (bis spätestens 1868), 

zuletzt bis zu seinem Tode in der Jakobstr. 39. In allen Fällen betrieb Götting sein Atelier in 

der Nähe des Domes, was eine Zusammenarbeit beförderte, da es Rücksprachen vereinfachte. 

                                                 
102 Herbert Philipp Schmitz, S. 44. 
103 EdG 7.6.1865/ Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 95. 
104 Mit dem Telefon- und Adreßbucheintrag „Dombildhauer“ 1878/79 ging der Bildhauer keine vertraglich 
vereinbarte Beziehung mit der Aachener Dombauhütte ein. Göttings Arbeit für den Dom war zu der Zeit bereits 
abgeschlossen, die Eintragung also mehr erworbener Titel als zukunftweisende Berufung.   



 24 

Nach seinem Umzug nach Aachen hatte sich Götting durch Grabmäler und Aufträge an 

kleineren Kirchen bewährt, er erfüllte auch Aufträge im Bereich der Restaurierung. Eben aus 

dieser Richtung wurde 1862 der erste Auftrag vom Karlsverein an ihn vergeben.105  

Neben vielen Arbeiten in und um Aachen wurde in der Werkstatt Götting von 1865 bis ca. 

1876 die Skulpturenausstattung des Aachener Domes hergestellt.106 Damit begründete 

Gottfried Götting seinen ersten Rang als Bildhauer in Aachen. Nach richtiger Einschätzung P. 

Blochs ist dieser Zyklus als Hauptwerk Göttings zu betrachten.107 Die Entscheidung für den 

Aachener Bildhauer Götting als Ausführenden hatte weitreichende Folgen: Erst auf dieser 

Grundlage entwickelte sich in Aachen die von Bloch postulierte, im erstaunlichen Maße 

autochthone Kunst.108  

 

Der Bildhauer hatte einen kompetenten Stamm an Arbeitern selbst ausgebildet, die dort nicht 

nur ausführend, sondern auch entwerferisch tätig waren.109 Die Größe der Werkstatt ist nicht 

nachvollziehbar. Sicher aber muß es sich um ein relativ großes und gut durchorganisiertes 

Atelier handeln, daß Götting in der Jakobstr. 39 geführt hat: nur so läßt sich die enorme 

Arbeitgeschwindigkeit erklären. Die hohe Produktivität der Bildhauerwerkstatt war sogar 

Gegenstand eines Artikels in der Tageszeitung.110 Die reine Arbeitszeit an den 41 Skulpturen 

der Annakapelle reichte von Mitte 1869 bis Ende 1872, also nur ca. zweieinhalb Jahre. 

Zeitgleich wurden Arbeiten für das Hauptgebäude der RWTH, der 8-teilige Zyklus für die 

Karls- und Hubertuskapelle und noch weitere weniger umfangreiche Arbeiten ausgeführt. 

Götting befand sich um 1868/ 70 auf dem Zenit seiner Karriere. In seinem Atelier wurden 

stets mehrere große Aufträge gleichzeitig ausgeführt.111 Vom Karlsverein und von Cremer 

wurde er als geeignetster Mann zur Schaffung der Chorausstattung gehalten.112 Vor allem in 

bezug auf neugotische Arbeiten galt das Atelier Götting als spezialisiert. Dennoch wurden 

durchaus auch Aufträge anderer Art ausführt, die z.B. eine Anlehnung an die Klassik 

verlangten. Neben einigen kolossalen Statuen (auch Nachbildungen) klassischer Statuen zur 

Ausschmückung des Dachfirstes des Hauptgebäudes der RWTH Aachen sind ebenso 

                                                 
105 A.d.K 72, 7.10.62 Götting an Karlsverein. In den Rechnungen des Karlsvereins für die Jahre 62/63 befindet sich 
ein Beleg über 4 neue Steinkonsolen und die Überarbeitung von 5 alten. 
106 Auflistung der dem Autor bekannten Werke Göttings siehe Anhang.  
107 Peter Bloch, S. 65. 
108 Ebenda. Der größte Teil der Rathausstatuen ist zwar von Aachener Bildhauern ausgeführt worden, die 
Modelle stammen jedoch vom Kölner Bildhauer Mohr. Siehe Carola Weinstock. 
109 A.d.K. 4, 7.11.1870 Cremer an Jungbluth/ A.d.K. 4, 22.9.1871 Götting an Jungbluth. 
110 E.d.G. 7.6.1865. 
111 A.d.K. 74, 4.12.1868 Götting an Jungbluth. 
112 A.d.K. 19, 5.10.1870 Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschuß. 



 25

Portraitbüsten vom König und vom Kronprinzen belegt.113 Aus der Korrespondenz Göttings 

läßt sich, soweit nachvollziehbar, keine politische, religiöse oder idealistische Prägung 

belegen. In seiner Vielseitigkeit stellte Götting keine Besonderheit dar, sie galt als eine vom 

Künstler zu erfüllende Voraussetzung, mit der auch um Kundschaft geworben wurde.114 

Dazu Bloch: 

„... so zeigt sich in diesem Stilpluralismus durchaus Ökonomie: das nationale Denkmal in 

vaterländischen Formen, das Menschenbild in einer selbstverständlich dem Humanismus 

verpflichteten Antike. Stilpluralismus (...) ist funktionsbedingte Wahl von Zitaten.“115 

 

Die Vermischung der in einer Werkstatt gepflegten Stile in einzelnen Werken erscheint 

selbstverständlich. So ist der tiefgläubige, aus Manderscheidt stammende Bildhauer Nikolaus 

Elscheidt als Ausnahme zu bezeichnen. Er arbeitete sich in einigen seiner Werke im Stil der 

rheinischen Hochgotik so nahe an seine gotischen Vorbilder heran, daß sie von 

Fälscherkreisen mißbraucht wurden.116 Göttings neugotische Arbeiten sind der 

klassizistischen Kunst viel näher als die des Nikolaus Elscheid. Sie sind in die Hauptströmung 

der neugotischen Skulptur eingebettet, die durch die Kölner Domskulptur beschrieben ist. 

Diese Einordnung bestätigt sich durch eine Kritik in der Zeitschrift ‚Organ für christliche 

Kunst' aus dem Jahr 1858. Hier wurde ein von Götting fertiggestelltes Hochkreuz für den 

Düsseldorfer Nordfriedhof mit dem ihm entsprechenden Maßstab abgehandelt. Die Arbeit 

Göttings wird als ‚zopfstilig’ mehr verrissen denn gelobt und auf das verfehlte Vorbild, die 

neugotischen Kölner Domskulpturen, verwiesen.117 

 

Die Ansprüche an die Bildhauer dieser Zeit waren groß: 

„In frühneuzeitlichen Epochen drängt sich der Stil dem Künstler auf; heute ist es die Aufgabe 

des Künstlers, den Stil wiederzufinden.“118  

 

Dennoch hatten sie nur wenig Mitspracherecht, auch Göttings Einfluß war auf das Detail 

beschränkt.119 Neugotische Kunst war Auftragskunst, sie entstand maßgeblich nach 
                                                 
113 Hochschularchiv 850, Aug. 1874 Götting/ Baurath von Kaven./ A.d.K. 74, 4.12.1868 Götting an Jungbluth. 
Die königlichen Portraits wurden in Carrara-Marmor ausgeführt und im Treppenhaus des 1868 fertiggestellten 
Hauptgebäudes aufgestellt. Bedauerlicherweise müssen diese Werke heute als verschollen gelten, wahrscheinlich 
sind sie ein Opfer der Teilzerstörung des Bauwerkes im 2. Weltkrieg. 
114 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 12 auch: Ingeborg Schild/ Elisabeth Janssen,. S. 137. 
115 Peter Bloch, S. 73. 
116 Peter Bloch, S. 35. Elscheidt steuerte zur Lotterie für die Annakapelle 1868 eine 40 cm hohe, geschnitzte 
Madonnenstatuette der Himmelskönigin mit dem Jesuskind bei. Sie ist im Katalog der Gewinne der Aachener 
Dombau-Lotterie aufgeführt: Domarchiv 406. 
117 Ingeborg Schild/ Elisabeth Janssen,. S. 141 auch: Peter Bloch,. S. 65. 
118 Georg Germann, S. 11. 



 26 

Vorstellungen und Wünschen der Geldgeber. Durch die Anlehnung an Vorbilder fand sich 

auch im Denk- und Grabmalwesen und den wenigen zumeist klein dimensionierten 

Kunstwerken für private Hände wenig Freiraum für den Schaffenden. Die betont 

zurückgenommene Individualität des Künstlers ist schon anhand des Bauhüttenwesens 

erwähnt worden..120 Man knüpfte an das mittelalterliche Verständnis vom ‚Künstler als 

Werkzeug’ an.121  

 

Von Götting war in erster Linie stilistische Sicherheit in bezug auf die zum Vorbild gewählte 

Epoche gefordert. Diese Stilsicherheit erforderte ebenso historische und literarische Bildung 

wie auch Einfühlungsvermögen und Vielseitigkeit innerhalb des gesetzten Spielraums.122 All 

dies hatte Götting nach eigener Aussage im Repertoire.123 Teils las er sich das Rüstzeug an, 

teils bezog er es aus der Anschauung von Abbildern oder von Originalen.. In einem Brief 

erwähnt Götting eine Studienreise.124 Nach Mainz, Aschaffenburg, Nürnberg, Regensburg, 

München, Ulm und Stuttgart hatte er sich begeben, um mittelalterliche Werke zu studieren 

und zu sammeln.125 In allen erwähnten Städten befanden sich gotische Bauten, die zu dieser 

Zeit einer Wiederherstellung unterzogen wurden oder eine solche bereits durchlaufen hatten.  

Da die Neugotik der Tradition christlicher Kunst folgte, gehörte zuletzt auch eine gewisse 

Bibelfestigkeit zu den geforderten Eigenschaften des neugotischen Bildhauers.126  

 

 

2.3. Der Wettbewerb der Bildhauer 

 

Neben den Aachener Bildhauern Götting und Wings, Racke, Dunstheimer und Reiners haben 

sich auch Christian Mohr und Peter Fuchs als Ausstatter des Kölner Domes und der schon 

erwähnte Julius Bayerle aus Düsseldorf um die Ausstattung des Aachener Domes, bzw. Teile 

davon bemüht.127 Der Bekanntheitsgrad und der Herkunftsort des jeweiligen Künstlers 

                                                                                                                                                         
119 Georg Gottfried Dehio, S. 22. 
120 O.c.K., 2/1861. 
121 O.c.K., 2/1861. 
122 Peter Bloch, S 11. 
123 A.d.K. 74, 4.12.1868 Götting an Jungbluth. 
124 Ebenda. 
125 Wahrscheinlich bewältigte Götting diese Reise mit dem damals preiswertesten Beförderungsmittel, der 
Eisenbahn, die auch für die Kunstgeschichte eine groé Neuerung darstellte. Klaus Niehr, S. 241. 
126 Kunst des 19. Jh., Band 4. S. 68/ Domarchiv 85, 29.8.1877 Götting an Propst Schlünkes. 
127 H.K. Dunstheimer (Lobenstein/Thüringen 1838- Aachen 1916/ A.d.K. 4, 28.10.1868 Bildhauer Dunstheimer 
an Karlsverein. 



 27

bestimmten den Preis der Arbeit, wie sich aus den Kostenvoranschlägen um die 

Matthiaskapelle und um den Chor ersehen läßt.128  

 

Im Kostenvoranschlag für die Statuen der Matthiaskapelle werden folgende Preise genannt: 

Mohr verlangte 375 Taler pro Statue inklusive Transport bis zum Kölner Bahnhof und unter 

der Bedingung, in dem in Köln schon benutzten ‚Stein aus Caen’ arbeiten zu können.129 

Sicher hatte Cremer in seiner Ausschreibung für die Matthiaskapelle das Material, Udelfanger 

Sandstein, vorgegeben, worauf sich die anderen Bildhauer in ihren Anschlägen auch 

einließen. Mohr aber konnte sich erlauben, Bedingungen zu stellen, er durfte sich von 1845 

bis 1865 als Kölner Dombildhauer bezeichnen und war zu dieser Zeit auf dem Höhepunkt 

seiner Karriere. Er galt im Rheinland als einer der führenden Bildhauer seiner Zeit.130  

Sein Nachfolger als Kölner Dombildhauer war ab ca. 1865 Peter Fuchs. Er forderte im 

Kostenvoranschlag 300 Taler pro Skulptur in Udelfanger Sandstein, inkl. Transport bis zum 

Kölner Bahnhof.131 Fuchs Bekanntheitsgrad stieg zu dieser Zeit, er hatte mit den Portalfiguren 

der oben erwähnten neugotischen Marienkirche eine Demonstration seines Könnens in 

Aachen geliefert und genoß also auch hier einen guten Ruf. Alle im folgenden erwähnten 

Künstler forderten unter gleichen Bedingungen deutlich weniger Geld für ihre Arbeit: Die 

Düsseldorfer neugotische Größe Bayerle verlangte 230 Taler mit Transport bis zum dortigen 

Bahnhof, die Aachener Bildhauer Götting 190 und Wings 160. Deutlich zeichnet sich die 

vorherrschende Stellung Kölns ab, die auch den dortigen Bildhauern zugute kam.  

Anläßlich der Bestückung der Matthiaskapelle und des Chores kam es zu Ausschreibungen, 

die Götting für sich entscheiden konnte.132 Im Falle der Annakapelle und der Karls- und 

Hubertuskapelle scheint Götting der einzige gefragte Bildhauer gewesen zu sein, er hatte 

wichtige Fürsprecher.133   

Der Vorsitzende des Karlsvereins, Jungbluth ergriff –wenn er sich äußerte- stets Partei für 

ihn.134 Sonstige Stimmen aus dem übrigen Karlsverein sind nicht auszumachen.  

Auch Cremer entschied in der Regel für Götting. Zwar schlug er Alternativen vor, diese 

waren aber entweder mit der Splittung des Auftrages verbunden. Gegen diesen Gedanken 

sprach der Wunsch des Kapitels, das Werk um der Einheitlichkeit willen aus einer Hand 

                                                 
128 A.d.K. 4, 7.11.1870 Cremer an Jungbluth/ A.d.K 74, 5.1.1865 Cremer an Jungbluth. 
129 A.d.K. 74, 5.1.1865 Cremer an Jungbluth. 
130 Peter Bloch, S. 31. 
131 A.d.K. 74, 5.1.1865 Cremer an Jungbluth. 
132 A.d.K. 4, 7.11.1870 Cremer an Jungbluth.  
133 A.d.K. 74, 8.5.1866 Götting  an Jungbluth./ A.d.K. 116, 4.3.1870 Götting an Jungbluth.  
134 A.d.K. 74. 24.7.1867, Jungbluth an Götting/ A.d.K. 74, 18.4.1868 Propst Schlünkes an Jungbluth. 



 28 

erstellen zu lassen, wie es dem Ideal entsprach.135 Oder aber die Alternative nahm sich aus 

sonstigen Gründen als unwahrscheinlich heraus, so durch den hohen Beschäftigungsgrad des 

Konkurrenten.136  

Aus dem Kapitel kam sowohl Zuspruch wie auch Ablehnung gegenüber Götting. Teils kam 

Unterstützung indirekter Art, indem das Kapitel schon früh den Wunsch äußerte, einen 

Aachener Künstler mit der Arbeit zu betrauen.137 Aber auch auf direktem Weg bezog man 

Stellung für Götting, so sprach sich Stiftpropst Schlünkes im Zuge der Ausstattung der Karls- 

und Hubertuskapelle mit Statuen alle Diskussionen vorwegnehmend für Götting aus.138  

Andere Stimmen aus dem Kapitel lehnten Götting als Ausführenden ab. Kanonikus Bock 

hatte schon früh Partei gegen Götting ergriffen. Im Rahmen der Ausstattung der Annakapelle 

befand er den Bildhauer zwar für strebsam und befähigt, aber auf den Stil des 14. 

Jahrhunderts fixiert.139 Götting bekam zwar den Zuschlag von Kapitel und Karlsverein, 

trotzdem begab sich Bock am 8. Mai 1868 in das Atelier Götting, wo es zu einer heftigen 

Auseinandersetzung kam, in der Bock seinen Unmut über die Wahl des Bildhauers 

bekundete.140 Ganz im Sinne einer erstarkenden Kirche suchte Kanonikus Franz Bock die 

Angelegenheit in die eigene Hand zu nehmen.141 Vielleicht wollte er anstelle Göttings seinen 

Schützling Mengelberg sehen, der 1865 auf anraten Bocks von Köln nach Aachen 

umgesiedelt war.142.  

 

Zwar waren auch die Kosten von Relevanz bei der Auswahl des Bildhauers, aber das Kapitel 

und Cremer hatten schon früh davor gewarnt, die Finanzen über die Qualität zu stellen.143 

Nach Cremer sollte die Matthiaskapelle, mit den Skulpturen, die es dazu erheben, zum 

schönsten Baudenkmal am Niederrhein werden.144 Er hatte einen hohen Anspruch und die 

weiteren Stellen schlossen sich ihm darin offensichtlich an. Wenn Cremer andere Aachener 

Bildhauer wie z.B. Wings, die billiger als Götting arbeiteten, nicht dazu geeignet befand, die 

                                                 
135 O.c.K., 2/1861/ Domarchiv 95, 16.1.1869 Bock an das Stiftkapitel. 
136 H.K. Dunstheimer (Lobenstein/Thüringen 1838- Aachen 1916) A.d.K. 4, 28.10.1868 Bildhauer Dunstheimer 
an Karlsverein.  
137 A.d.K. 74, 9.1.1865, Dr. G. Kloth an Kapitel. 
138 A.d.K. 116, 14.2.1870 Stiftpropst Schlünkes an Jungbluth. 
139  Schmitz, Herbert Philipp. S. 62.   
140 Domarchiv 95, 8.5.1868, Jungbluth an Propst Schlünkes/ auch A.d.K. 74.  
141 Dr. theol. Franz Bock 1823-1899, Priester, Ehrenstiftsherr und päpstl. Geheimkämmerer. 
142 Peter Bloch, S. 38. Nach Bloch arbeiteten beide Bildhauer zusammen an der Erstellung des vom neugotischen 
Architekten Wiethase geplanten Hochaltars von St. Paul in Aachen Ebenda, S. 66. Das „Organ für christliche 
Kunst“ schreibt die Ausführung jedoch Götting und seinem Kollegen Balk zu. O.c.K. 12/1865. 
143 A.d.K. 19, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses 23.5.1866/ A.d.K. 74, 5.1.1865 Cremer an 
Jungbluth./ Domarchiv 97, 9.1.1865, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses des Stiftes. 
144 A.d.K. 74, 5.1.1865, Cremer an Jungbluth. 



 29

fragliche Leistung zu erbringen, wurde sein Ratschlag befolgt.145 Denn es ging bei der 

Auswahl um mehr als nur den Preis der Arbeit: in einer Sitzung des Verwaltungsausschusses 

am 9.11.1870 standen „Forderungen und Persönlichkeit“ der Anwärter zur Debatte.146 

Selbstverständlich aber versuchte der Dombaumeister die Preise der zur Auswahl stehenden 

Bildhauer zu drücken. Hierbei diskutierte er nicht nur die geforderte Summe, der Endpreis 

ließ sich auch über die Anzahl an Gratisstatuen senken. Der Aachener Bildhauer Reiners 

stellte bezüglich der Ausstattung des Chores mit Statuen bei einem Preis von 300 Talern eine 

Gratisstatue in Aussicht. Götting bot den gleichen Vorteil. Diese Situation wußte der 

geschäftstüchtige Cremer auszunutzen, er veranlaßte Götting, eine zweite Gratisskulptur 

zuzusichern.147  

 

Folgende Preise erhob Götting für seine Arbeit, wobei sich diese je nach Umständen (Krieg/ 

Wirtschaft), aber auch durch Göttings steigenden Erfolg änderten. Im Vergleich zu denen der 

Kölner Bildhauern erscheinen sie moderat, jedoch sind sie höher oder ebenso hoch wie die 

Preise anderer Aachener Bildhauer.  

Den Preis für eine um die 190 cm große Skulptur für die Matthiaskapelle setzte Götting 1865 

mit 190 Taler pro Stück an.148 Im Zuge der Skulpturenausstattung der Annakapelle hob der 

Bildhauer seine Preise an. Eine ebenso teure Statue maß 1866 nun nur noch ca. 160 cm. 149 

Im Kostenvoranschlag für die Karls- und Hubertuskapelle von März 1870 erbrachte eine 

Statue mit einem Maß zwischen 1,85 bis 2,00, also dem der Statuen der Matthiaskapelle 

vergleichbar, den Preis von 250 Talern150 Der Kostenvoranschlag für die 250 cm großen 

Chorstatuen von September 1870 lagen bei 279 Talern pro Stück, was im Vergleich zu den 

vorhergehende Preisen wiederum niedrig angesetzt ist.151 Wie erwähnt, hatte Götting sich zur 

Lieferung von 2 Gratisstauen bereit erklärt, was den ursprünglichen Preis von 300 Talern um 

21 Taler auf 279 Taler pro Stück senkte.152 Aufgrund der schlechten wirtschaftlichen Lage 

war der Bildhauer sicherlich zu außerordentlichen Zugeständnissen bereit.  

                                                 
145 A.d.K. 4, 7.11.1870 Cremer an Jungbluth. 
146 A.d.K. 19, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses am 9.11.1870. 
147 A.d.K. 4, 24.9.1870 Götting an Cremer. 
148 A.d.K. 78, Belege zur Rechnung für das 17. Vereinsjahr 1865/66. 
149  A.d.K. 19, 23.5.1866 Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses 8.5.1866/ A.d.K. 87, Belege zu der 
Rechnung 1867/68. 
150 A.d.K. 116, 4.3.1870 Götting an Jungbluth. 
151 A.d.K. 4, 24.9.1870 Götting an Cremer. 
152 A.d.K. 4, 24.10.1870 Götting an Cremer. 



 30 

Der Wappenengel der Karls- und Hubertuskapelle ist mit 400 Talern das teuerste Stück 

Göttings am Dom. Die Kosten erklärte der Bildhauer mit der reichen und komplizierten 

Ausführung der Skulptur.153 

 

Seine Zusagen zu den jeweiligen Aufträgen knüpfte Götting wiederum an einige 

Bedingungen, so bei der Auftragsvergabe für die Chorstatuen: bei einer festgelegten 

Arbeitsdauer von 3 Jahren ab Auftragvergabe sollte der Zuschlag für den gesamten 

Chorzyklus an ihn gehen. Zusätzlich sollten die Statuen wegen der Höhe ihrer Stellplätze 

weniger ausgearbeitet sein.154 

Angesichts der Größe des Gesamtauftrages ist es nur zu verständlich, daß Götting zu 

Konzessionen bereit war. Nicht nur wegen der Kontinuität hat Götting viel an der Übernahme 

dieser Aufgabe gelegen.155 So konnte er für sich in Anspruch nehmen, alle Außenskulpturen 

des Münsters gearbeitet zu haben, und sich im Branchenverzeichnis des Aachener 

Adreßbuches 1878/79 mit Recht als ‚Dombildhauer’ betiteln.156 Zusätzlich hatte er durch 

Aufträge dieses Umfangs die Möglichkeit, seine Werkstatt nicht nur stets aufrecht zu erhalten, 

sondern sie auch in schweren Zeiten sogar noch vergrößern zu können.  

Mit dem Weggang Jungbluths und auch Cremers 1872 verlor Götting seine Hauptprotektoren. 

Aber auch das konnte der Ausführung des Vorhabens durch seine Werkstatt nicht mehr im 

Wege stehen. Sämtliche Formalitäten waren schon vor dem Ausscheiden der beiden Männer 

abgehandelt, die Verträge zu den Statuen waren noch unter ihnen abgeschlossen worden und 

wurden so von ihren Nachfolgern übernommen.157 

 

 

2.4. Kulturkampf in Aachen  

 

Mir der Zuspitzung des Kulturkampfes ab der 2. Hälfte der 60er Jahren stockte auch die 

Zusammenarbeit des Kapitels mit dem Karlsverein. Einige Streitigkeiten lassen sich nur 

eingebettet in einer weit größeren Auseinandersetzung verstehen, nämlich dem Kampf der 

katholischen Kirche um Rückgewinnung von Einfluß und Geltung. Die Ausstattung der 

Matthiaskapelle verlief mit nur wenig Reibung, der Karlsverein entschied in augenscheinlich 

                                                 
153 A.d.K. 104, 12.1874 Götting an Karlsverein. 
154 Ebenda. Die letzte Klausel ist erstmalig im Bewerbungsschreiben des Bildhauers Dunstheimer enthalten, über 
sie wird noch zu sprechen sein. A.d.K. 4, 28.10.1868 Bildhauer Dunstheimer an Karlsverein. 
155 A.d.K. 4, 22.9.1871 Götting an Jungbluth. 
156 Wie Christian Mohr und nach ihm Peter Fuchs in Köln. 
157 Domarchiv 97, undatiertes (Ende 1874) Schreiben Göttings an den neuen Vereinsvorsitzenden Classen. 



 31

gewohnter Dominanz. Von 1866 bis 1869 herrschte dann jedoch ein mehr oder minder 

offener Konflikt zwischen dem Karlsverein einerseits und katholizistischen Teilen des 

Aachener Stiftkapitels und dem Generalvikariat in Köln andererseits. Die 

Wiederherstellungsarbeiten an der Annakapelle und teils die der Karls- und Hubertuskapelle 

fielen in diese Zeit, die durch langwierige und konfliktgeladene Diskussionen geprägt war.  

Die schlechte Stimmung herrschte seit Beginn des Jahres 1866 und ging zurück auf einen 

öffentlichen Angriff Kanonikus Bocks gegen Cremer. Bock hatte Cremer in einem Vortrag in 

Aachen unwissenschaftliches Arbeiten vorgeworfen und die Dombaumeister und damit auch 

ihn ‚kleine Architekten’ genannt.158 Der 1864 von Köln nach Aachen versetzte Kanonikus 

war die lauteste Stimme der katholizistischen Bewegung in Aachen, wahrscheinlich hatte er 

seine Kampfhaltung aus der Rheinmetropole mitgebracht.159 Er zog wahrscheinlich auch das 

Erzbischöfliche Vikariat in Köln zu den Planungen um die Domstatuen hinzu; diese Instanz 

läßt sich erst im Zuge der Ausstattung der Annakapelle ausmachen. Nach seiner Kölner Zeit 

unterhielt Bock eine enge Bindung an das dortige Vikariat und dessen Umfeld. So mit dem 

Gutachter, dem oben in anderer Funktion genannten Architekten Vinzent von Statz, den 

Gebrüdern Baudri und August Reichensperger. Die Kölner Neugotiker stellten sich in der 

Auseinandersetzung verhalten hinter Kanonikus Bock: das ‚Organ für christliche Kunst’ 

verurteilte den „Restaurationsvandalismus“ und erklärte den Ausbau nach dem 

ursprünglichen Plan zur Pflicht.160 Der Vorstand des Karlsvereins bot dem Dombaumeister 

und auch dem Bildhauer Rückendeckung. 

 

Einen großen Diskussionspunkt stellte vor allem die Frage nach dem Stil der neuen Statuen 

dar. Der Grund, warum bei der Ausstattung der Matthiaskapelle vorab keine Stildiskussionen 

stattfanden, lag wahrscheinlich im Vorhandensein einiger gotischer Originale bzw. erhaltenen 

Überresten. Selbst wenn deren Vorhandensein nicht den Schluß zuließ, ein Gesamtzyklus 

habe die Kapelle geziert, konnte ihre Ausstattung dennoch mit einigem Recht als 

Restaurierungsvorhaben bezeichnet werden. Der Stil der neuen Statuen war in den alten 

vorgegeben.161 

Im Falle der übrigen Kapellen und dem Chor herrschten andere Voraussetzungen als bei der 

Matthiaskapelle. Die Besetzung dieser Bauteile geschah ohne Vorlage. Hier also konnte nur 

                                                 
158 Herbert Philipp Schmitz, S. 49/ A.d.K. 74, 19.3.1868 und 16.10.1867 Jungbluth an Kapitel. 
159 Wilhelm Neuss, S. 18. 
160 O.c.K. 4/1866 und O.c.K. 8/1866. 
161 Domarchiv 97, 9.12.1868, Götting an Propst Schlünkes. 



 32 

von einer Ergänzung gesprochen werden.162 Welcher vorbildhafte gotische Stil dabei 

zugrunde liegen sollte, mußte dementsprechend erörtert werden.  

 

Alle Entscheidenden wünschten „archäologisch-wissenschaftliche Strenge“ in der 

Vorgehensweise.163 Was nach außen einstimmig scheint, bot dennoch genug Spielraum, einen 

Streit zu nähren. Der Grad der Anlehnung an die Vorbilder stellte den Streitfaktor dar. Die 

architektonische Vorgabe, also das Bauwerk, lieferte die Basis der Überlegungen.164 

Kanonikus Bock forderte strengste Orientierung an den Erkenntnissen der 

Kunstwissenschaften, der Geschichte und der Archäologie.165 Cremer dagegen äußerte sich 

zugunsten eine freieren Vorgehensweise, er wollte nicht jeden eigenen Gedanken verwerfen, 

sondern mit den überlieferten Formen arbeiten.166 Nach dieser Meinung ging man 

üblicherweise vor. Eine Kommission, die sich mit der lange diskutierten statuarischen 

Ausstattung des Aachener Rathauses befaßte, brachte dies 1873 in folgende Worte: 

„An die Stelle strenger Restauration des Gewesenen, kann deshalb (Mangels Vorgabe durch 

erhaltene Stücke, d.V.) nur eine neue Ausschmückung treten, die aus dem Wesen des 

Gebäudes und im Sinne der früheren Ausschmückung in künstlerischer Freiheit und mit der 

ganzen Fülle der Fähigkeiten der heutigen Bildhauerkunst zu gestalten ist.“167 

 

Nach Kanonikus Bocks Ansicht war damit der Wissenschaft nicht ausreichend genüge getan. 

Sein Ruf als Kunstwissenschaftler gab seinem Wort Gewicht. In seinen Kritiken an 

Dombaumeister Cremer prangerte er vor allem Unwissenschaftlichkeit an. Für seine Zeit 

hinterfragte er das Einzelstück schon sehr methodisch auch über die regionale Tradition der 

Bildhauerei hinaus.168 Die nach außen fundierter scheinende Denkweise täuscht: ein 

Vergleich seiner Stilaussagen offenbart viele Widersprüche. Die Neugotiker 

instrumentalisierten die noch junge Kunstgeschichte. Zum einen war die Forschung sehr hoch 

angesehen.169 Das hier gewonnene, stetig anwachsende Wissen bot der neugotischen Theorie 

eine wichtige Basis.170 Zum anderen wurden die Erkenntnisse, sobald sie gegen die 

                                                 
162 Franz Bock, Rheinlands Baudenkmale des Mittelalters, Köln/ Neuss 1868/ 1875. Die Annakapelle. S. 9. 
163 Domarchiv 95, 16.1.1869 Kanonikus Bock an Kapitel./ Domarchiv 96, 4.4.1870 Jungbluth an Propst 
Schlünkes. 
164 O.c.K. 1/1861// 3/1861// 4/1861// E.d.G. 24.1.1863. 
165 A.d.K. 74, 16.1.1869 Kanonikus Bock an Kapitel. 
166 Herbert Philipp Schmitz, S. 22. 
167 Carola Weinstock, S. 99. 
168 Domarchiv 95, 16.1.1869 Kanonikus Bock an Kapitel. 
169 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 26. 
170 Herbert Philipp Schmitz, S. 16. 



 33

neugotischen Vorstellungen verstießen, abgelehnt.171 Auch Bock vereinte sein für diese Zeit 

profundes Wissen über die mittelalterliche christliche Kunst mit seiner politische Haltung.172 

Auf dem Prinzip der Wissenschaftlichkeit beharrend ließ es sich ‚lauter mit dem Säbel 

rasseln’, also eine gewichtigere Position im Kulturkampf erstreiten. Die Stildiskussionen 

belegen, daß die Kunstwissenschaften auch in den Jahrzehnten nach der Mitte des 19. 

Jahrhunderts keine feste Basis für fachliche Auseinandersetzungen boten.173 Dafür eignete sie 

sich hervorragend als Schlachtfeld für nicht themenbezogene Auseinandersetzungen.174  

Folgend aufgelistete Äußerungen sind nur einige von vielen, sie zeigen das Durcheinander des 

Disputes um den Stil der Annakapellenstatuen. Der von Vasari geprägte Begriff ‚Gotik’ hatte 

sich zu dieser Zeit erst mehr oder minder allgemeingültig durchgesetzt: 

 

-Die Marienstatue ist in reingotischem Stil gehalten.175  

- Bildhauer Wings bot Modelle in altdeutschem Stil an. 176 

- Götting bezog sich auf die Epoche, aus der die Annakapelle stammt.177 

- Debey und Bock meinten, die Statuen sollten spätgotisch beschaffen sein, Götting dagegen, 

frühgotisch müsse gearbeitet werden.178  

- Götting begründet, daß der spätgotische Stil zum Tragen kommen solle.179  

- Cremer sagte, früh gotisch sei zu arbeiten, der „Style Flamboyant“ müsse die Machart der 

Statuen bestimmen.180  

- Bock meint, nicht spätgotisch, sondern mittelgotisch sei zu arbeiten, wie er es schon seit 

Jahren verkündete.181 

 

Wechselnde Terminologie, Umschreibungen und spontane Meinungswechsel lassen 

vermuten, daß in der Diskussion nur wenig geklärt wurde. Wer konnte, berief sich auf 

                                                 
171 Klaus Niehr, S. 267/ 251. Die Kenntnis vom französischen Ursprung der Gotik verschwieg Reichensperger 
nahezu 3 Jahre lang: erst 1845 veröffentlichte er die ihm bekannte Tatsache: Georg Germann, S. 139/ E.d.G. 
24.1.1863. 
172 E.d.G. 28.10.1868/ E.d.G. 29.4.1869. 
173 Georg Gottfried Dehio, S. 4. 
174 Klaus Niehr, S. 251. 
175 A.d.K. 19, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses am 16.3.1868. 
176 A.d.K. 74, 26.3.1868 Bildhauer Wings an Jungbluth. 
177 A.d.K. 74, 22.4.1868 Götting an Jungbluth. 
178 A.d.K. 74, 4.12.1868 Götting an Jungbluth. 
179 Domarchiv 97, 9.12.1868 Götting an Propst Schlünkes. 
180 A.d.K. 74, 5.1.1869 Cremer/Ark-Gutachten. 
181 Domarchiv 95, 16.1.1869 Kanonikus Bock an Kapitel. 



 34 

Koryphäen, die sich aber in keinem Fall konkret äußerten.182 Die Klarheit, die durch 

wissenschaftliche Diskussionen nicht errungen werden konnte, schuf man sich über die 

bildhafte Anschauung. Alle geäußerten Meinungen gingen einher mit der Nennung von 

einzelnen vorbildlichen Kunstwerken und/oder Bildhauern. Mit solchen Beispielen sollten 

zwar nur die Überlegungen fixiert werden, dennoch übertrafen sie die Aussagekraft der 

sprachlichen Auseinandersetzung und Übereinkünfte.   

 

Hinter den Angriffen Bocks wird neben den wissenschaftlichen Beweggründen auch die 

Stärkung der Position des Kapitels, daneben vielleicht auch Cremers Konfession gestanden 

haben. Ein gutes Verhältnis zwischen Katholiken und Protestanten war nicht 

selbstverständlich. Dies zeigt sich in einem Brief Jungbluths, mit dem Cremer in 

herausragender Weise zusammenarbeiten konnte, der den konfessionellen Unterschied 

dennoch nicht übersah: Obwohl Cremer Protestant sei, schrieb Jungbluth an den Propst, 

könne er den Dombaumeister ob seiner Fähigkeiten nur loben.183 Aus verschiedenen Gründen 

war Cremer in seiner Position, ebenso wie der protestantische Baumeister Zwirner in Köln, 

eine ideale Zielscheibe für einen Katholizisten.184  

Dabei führte die Streithaftigkeit des Kanonikus Bock tatsächlich zu einem Wandel der 

Verhältnisse. Noch 1865 war der Karlsverein entscheidende Instanz. Tatsächlich liest sich 

Jungbluths Anfrage zur Genehmigung des Zyklus für die Matthiaskapelle beim Kapitel eher 

wie eine Order: „Festgesetzt wurde die Darstellung der Apostel und Evangelisten“ und er 

„erwarte die Genehmigung“.185 Es gab nur wenig Widerstand im Kapitel, dennoch muß die 

Dominanz des Karlsvereins einigen Kapitelmitgliedern ein Dorn im Auge gewesen sein. Die 

Verhältnisse änderten sich im Zuge der Planung der Ausstattung der Annakapelle, wie sich 

aus dem Verhalten des Bildhauers schließen läßt.  

In einem Brief zu Beginn des Verfahrens um die Ausstattung der Annakapelle versichert 

Götting dem Vereinsvorsitzenden Jungbluth, alles erdenkliche zu tun, um den Wünschen des 

Karlsvereins und der Kunstkenner gerecht zu werden.186 In der darauf folgenden Zeit 

wandelte sich Göttings Ansprechpartner. Dies zeigt sich vor allem in dem Streit um die Frage, 

ob eine Annadarstellung oder eine Mariadarstellung die Hauptkonsole der Annakapelle zieren 

solle. Anfangs ist Göttings Position die des Vorsitzenden des Karlsvereins, der eine 

                                                 
182 So suchte Götting Unterstützung bei Reichensperger, Bock dagegen wollte anfangs nur das Urteil eines 
Professor Klein aus Wien gelten lassen. A.d.K. 74, 4.12.1868 Götting an Jungbluth./ Domarchiv 95, 8.5.1868 
Jungbluth an Propst Schlünkes. 
183 Herbert Philipp Schmitz, S. 26. 
184 Thomas Schumacher, S. 38. 
185 A.d.K. 74, 9.3. 1865 Jungbluth an Kapitel. 
186 Domarchiv 95, 22.4.1868 Götting an Jungbluth. 



 35

Muttergottes befürwortete..187 Damit bezog er Stellung gegen den Wunsch des Vikariats, eine 

Annadarstellung mit Kind an der Hand zu zeigen. Er stellte sich aber auch gegen die vom 

Kapitel vorgeschlagene Darstellung einer Anna Selbdritt.188  

Nur kurze Zeit später mußte Götting sich der Entscheidung des Kapitels beugen, welches sich 

mit dem Vikariat auf die Darstellung der Anna Selbdritt geeinigt hatte. Im Zuge der sich 

zuspitzenden Auseinandersetzung hatte Jungbluth den Bildhauer nämlich instruiert, er solle 

sich, um Kritiken zu entgehen, genau an die Anweisungen seitens des Kapitels halten, 

während Dombaumeister Cremer nur für technische Anweisung und Beratung zur Verfügung 

stünde.189 Das Kapitel, der sonst spöttisch genannte ‚eigentliche Bauherr’ mit dem hinter ihm 

stehenden Vikariat in Köln hatte sich zum Ansprechpartner Göttings gemausert.190  

Vor allem in bezug auf die Entwicklung des Themas und des Stils zeigt sich das gestiegene 

Bewußtsein des Kapitels. Während der Karlsverein sich fortan um wenig, abgesehen von der 

Finanzierung, kümmerte, fand die Feineinstellung nun zwischen Bildhauer und Kapitel statt.  

 

 

2.5. Allgemeine Wirtschaftslage und Finanzierung der Domstatuen 

 

In der Zeit nach der Erbauung der Kapellen und des Chores fehlten offensichtlich die 

finanziellen Mittel zur Besetzung der Konsolen mit Statuen. Ab Mitte des 14. Jh., also um den 

Baubeginn des Chorsaales, geriet die Kaiserstadt Aachen in ein finanzielles Tief. Also blieben 

die Konsolen, bis auf einige der Matthiaskapelle, durch die folgenden ca. 400 Jahre leer.191 

Auch im 19. Jh. erwies sich die Finanzierung dieses Projektes als schwierig. Ein geläufiges 

Argument der Gegner der Neugotik waren die hohen Kosten, die gotisierende Bauten mit sich 

brachten, ein Faktum, das von Seiten der Vertreter der neugotischen Bewegung natürlich 

bestritten wurde.192 Zusätzlich sind in der Entstehungszeit der Statuen enorme Schwankungen 

in der Finanzlage des damaligen Deutschland zu verzeichnen.  

Nach dem österreichisch/deutschen Krieg 1866 herrschten harte Zeiten. Wie das ‚Echo der 

Gegenwart’ informiert, bekam der Karlsverein wie auch der Kölner Dombauverein dies in 

Form von Spendenmüdigkeit zu spüren. Der Aachener Dombauverein balancierte in diesen 
                                                 
187 A.d.K. 74, 22.10 1867 Götting an Jungbluth. Wie an den Hauptplätzen von Notre-Dame in Paris wollte der 
Bildhauer mit einer Mariendarstellung auf die unbefleckte Empfängnis Bezug nehmen. 
188 A.d.K. 74, 16.3.1868, Götting an Jungbluth. 
189 Domarchiv 95, 5.12.1868 Jungbluth an Propst Schlünkes. 
190 Domarchiv 97, Schreiben von 1866 ohne Absender und Adressat. 
191 Albrecht Mann, Aachens Geschichte und die Geschichte von „Odo von Metz“ und dem Karlsthron, von 
„Aquae Granni“ und dem „Grashaus“ neben anderen lokalhistorischen Legendenbeiträgen. Aachen 1998, 
S.361 ff. 
192 Rudolf Dünnwald, S. 174./ E.d.G. 24.1.1863 Reichensperger-Vortrag. 



 36 

Jahren ständig am Limit des Möglichen, mehrere Male wurde über eine Auflösung des 

Vereins debattiert.193 Die finanzielle Knappheit läßt sich auch aus den Briefen Göttings 

ersehen.194  

Auch im Zuge des deutsch/französischen Krieges 1870/71 verschlechterte sich die 

Wirtschaftslage im gesamten Reich. Nach dem Krieg erlebte das Reich erst einen steilen 

wirtschaftlichen Aufschwung, dem eine ebenso extreme Baisse bis zum Ende des Jahrzehnts 

folgte. Der Geldmangel zeigt sich im Gebaren Cremers, der in diesen Jahren einsparte, wo es 

ging.195 Ein weiteres Indiz für die leere Kasse des Vereins sind die Zeiträume, die zwischen 

Lieferung und Bezahlung der späteren Statuen ab 1870 liegen. Diese sind nur in einem Fall 

unter drei Monaten angesetzt, meistens wartete Götting 4 Monate auf sein Geld. Die 

Rechnung zu dem Bogenengel für die Karls- und Hubertuskapelle beglich der Verein erst 

über 5 Monate später.196  

Für die Kunst waren offensichtlich kaum Gelder vorhanden. Der Mangel brachte 

zwischenzeitlich auch die Vollständigkeit des Zyklus für den Chor in Gefahr. Die Statuen für 

den Chor machten einen großen finanziellen Posten aus, der das Budget des Karlsvereins 

enorm belastete. Wäre es nach dem Willen des Vorsitzenden des Karlsvereins Classen, der 

1872 Jungbluths Nachfolge antrat, gegangen, wäre der Zyklus für den Chor unvollendet 

geblieben. Nur durch Göttings Gegenwehr wurde wahrscheinlich um die Jahreswende 

1874/75 die Einstellung der Arbeiten an den Statuen verhindert: In einem undatierten 

Schreiben an Classen reagierte Götting auf eine Zuschrift desselben. Hier erwiderte der 

Bildhauer, daß er die Arbeiten nicht einstellen könne, da er aufgrund der schweren 

Zeitverhältnisse sonst keine Arbeit habe und seine Werkstatt auflösen müsse. Außerdem seien 

vor Eintreffen des Schreibens die von ihm angeforderten Steinblöcke geliefert worden, für die 

er eine Barausgabe von 270 Talern vorgelegt habe.197 Die zu dieser Zeit noch anstehenden 

Arbeiten umfaßten 7 Statuen. Das Geld für diese Arbeiten sollte, so Götting, noch aufgebracht  

werden können. Weiter machte er auf eine Vertragsklausel aufmerksam: Ihm war der gesamte 

Auftrag zugesichert worden, damit verbunden war die bereits angenommene Schenkung 

zweier Statuen.198 Der Zyklus wurde also von Götting fertiggestellt. 

                                                 
193 Thomas Schumacher, S. 113/ E.d.G. 4.11.1866/ E.d.G. 17.11.1867. 
194 A.d.K. 74, 8.5.1866 Götting an Jungbluth.  
195 A.d.K. 4, 24.9.1870 Götting an Cremer/ 7.10.1871 Jungbluth. an Götting. 
196 A.d.K. 104, 31.12.1874 Götting an Karlsverein. 
197Wahrscheinlich zuzüglich den Transportkosten der Steine durch die Eisenbahn, die auch von der Dombauhütte 
beansprucht wurde. A.d.K. 70, Revisionsbericht Jahrgang 1867/68-70/71// A.d.K. 76, Belege zur Rechnung für 
das 15. Vereinsjahr 1863/64// A.d.K. 74, 5.1.1865 Cremer an Jungbluth. Die Strecken der hiesigen Region 
wurden bis 1844 von der Rheinischen Eisenbahn-Gesellschaft im Zuge eines Handelsabkommens mit Belgien 
erstellt: Lutz-Henning Meyer, 150 Jahre Eisenbahnen im Rheinland, Köln 1989. S. 27/ 33. 
198 Domarchiv 97. Dem Arbeitsverlauf an Rechnungsfolge abgesehen nach Ende 1874 geschrieben.  



 37

 

Wie in Köln wurde die Restaurierung des Domes vornehmlich durch den Dombauverein, die 

Stadt und den Staat finanziert. Dem Kapitel fehlte das Geld.199  

Die städtischen Mittel flossen in nicht geringem Umfang: 2 mal schenkte die Stadt 3.000 

Taler, daneben lief über 7 Jahre eine regelmäßige Zahlung von 1.000 Talern aus den Erträgen 

des Casinos. Vom Staat bzw. vom Königshaus kamen größere Beträge. Zum einen stiftete 

König Friederich Wilhelm IV., nach dessen Tode 1861 sein Bruder, der spätere Kaiser 

Wilhelm und dessen Frau Augusta in unregelmäßigen Abständen erhebliche Geldsummen. 

Daneben lief über nahezu eine Dekade eine kontinuierlich ausgezahlte Unterstützung von 

5.000 Talern jährlich.200 Dabei dienten all diese Gelder hauptsächlich der Restaurierung des 

Oktogons.201 In bezug auf die gotischen Bauteile des Aachener Domes hielt sich der Staat 

sowohl bei der Finanzierung als auch bei der Planung im Hintergrund. Für den Chor und die 

Kapellen wurden nur einmalige Zuschüsse gewährt. Sie basierten auf den Schadensberichten 

des Dombaumeisters Faulenbach.202 Die Kosten für die Statuen waren in den Zuschüssen 

nicht enthalten.203  

 

Der hauptsächliche Geldgeber war der Karlsverein, sein Ziel lag ausdrücklich in der 

Finanzierung der Wiederherstellung aller gotischen Bauteile, welche nicht durch die 

staatlichen Zuschüsse gedeckt waren.204 Der Karlsverein wollte jedoch seine Mittel nicht 

direkt zum Bauvorhaben beisteuern, sondern zur Heranziehung von Spenden nutzen, wobei 

ebenso private Spender wie auch Spendenaktionen größeren Maßstabes anvisiert waren.205 

Dabei sollten sowohl die architektonische wie auch die dekorative Restaurierung durch das 

Wirken des Karlsvereins abgedeckt sein.206 Erstere genoß den Vorrang.207 Mußten Posten 

aufgrund von Geldmangel gestrichen werden, geschah dies selbstverständlich zuerst bei den 

dekorativen Maßnahmen. So schien es eine kurze Zeit fraglich, ob die Annakapelle überhaupt 

ausgestattet werden solle, da man den finanziellen Aufwand fürchtete. Das Erzbischöfliche 

                                                 
199 Dank- und Jubelfeier für 25 jährige Bemühungen zur Restauration des Aachener Münsters, ... S. 20. Zum 
Vergleich des Geldwertes: Der spätere Dombaumeister Bäcker bezog bis 1864 in seiner Funktion als Leiter der 
Bauhütte 45 Taler monatlich, bevor er eine Gehaltserhöhung von 3 Talern zugestanden bekam. 
200 Ebenda. S. 22 f. 
201 Heide Klinkhammer, S. 84/ E.d.G. 13.1.1867. 
202 Herbert Philipp Schmitz, S. 42/ A.d.K. 3. 
203 Domarchiv 96, 3.11.1869 Jungbluth an Schlünkes/ E.d.G. 4.11.1866. 
204 Heide Klinkhammer, S. 85/ Herbert Lepper, S. 164. 
205 Karl Faymonville, Der Dom zu Aachen. S. 408. 
206 Dank- und Jubelfeier für 25 jährige Bemühungen zur Restauration des Aachener Münsters, .... S. 17. 
207 E.d.G. 4.11.1866. 



 38 

Vikariat zu Köln hatte zu dieser Zeit nämlich zur Bedingung gemacht, daß alle Bauteile mit 

Statuen versehen werden müßten, wenn eines ausgestattet würde.208  

 

Die Mittel für die Apostelstatuen der Matthiaskapelle wurden durch die Sammelarbeit der 

Marianische Bruderschaft verschafft.209 Dieser einträgliche Verein löst sich kurze Zeit später 

auf. Für die Ausstattung der Annakapelle mit Skulpturen mußte eine neue Geldquelle 

erschlossen werden.210 

 

Die Frauen einiger Mitglieder des Karlsvereins und weitere angesehene Bürgerinnen Aachens 

veranstalteten eine Lotterie, deren Zweck ausschließlich die Beschaffung der finanziellen 

Mittel zur statuarischen Ausstattung der Annakapelle sein sollte.211 Der Vorschlag dazu war 

im Oktober 1865 im Rahmen einer Sitzung des Verwaltungsausschusses des Karlsvereins 

eingebracht worden. Zwei im Ergebnis schwächere Lotterien gingen dieser voraus.212 

Nachdem der Karlsverein in Form von Genehmigungen den Weg geebnet hatte, übernahmen 

einige Damen die Leitung des Vorhabens.213  

Frau Johanna Gräfin von Nellessen faßte die gewinnträchtige Idee, die Verlosung auf das Jahr 

1867 zu legen.214 In diesem Jahr beging Aachen nämlich die im 7-Jahre-Rhythmus 

stattfindende Heiligtumsfahrt, die durch ihre hohen Besucherzahlen schon im Mittelalter eine 

besondere Einnahmequelle für die Stadt darstellte.215  

Die Lotterie war unter der Auflage genehmigt worden, daß das Preis/Los-Verhältnis 

ausgewogen sei.216 Zur Erfüllung dieser Auflage wurden ab dem Januar 1867 in der 

Tageszeitung ‚Echo der Gegenwart’ immer wieder Spendenaufrufe gestartet, auch Plakate 

wurden gedruckt.217 Zu Anfang waren nur unbestimmt ‚weibliche Handarbeiten’ als 

Verlosungsgegenstände erwähnt.218 Zur Eröffnung der Ausstellung im Gebäude am 

Elisenbrunnen vom 10.7.-24.7.1867 ließ sich hingegen eine beträchtliche Anzahl 

hochwertiger Stücke als Verlosungsgegenstände auflisten. Die Tageszeitung zählte auf: 

                                                 
208 Domarchiv 97, 19.3.1868, Jungbluth an Stiftkapitel. 
209 Dank- und Jubelfeier für 25 jährige Bemühungen zur Restauration des Aachener Münsters,... S. 18. 
210 E.d.G. 4.11.1866. 
211 Dank- und Jubelfeier für 25 jährige Bemühungen zur Restauration des Aachener Münsters,... S. 27./ A.d.K 
19, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses am 7.10.1865. 
212 Dank- und Jubelfeier für 25 jährige Bemühungen zur Restauration des Aachener Münsters,... S.26/27. 
213 A.d.K. 85, 21.11.1865 Bürgermeister Dahmen an Jungbluth/ 11.1865 Königl. Polizei- und Landrat an 
Jungbluth. 
214 A.d.K. 85, 2.4.1866 Frau Gräfin Nellessen an Jungbluth. 
215 Johannes Noppius, Aacher Chronik. 1. Buch, 3. Kap., S. 18 auch 9. Kap., S.41// Peter à Beeck, Aquisgranum. 
S. 137/ 280 Die Aachener Chronisten berichten von Menschenaufläufen von bis zu 142.000 Pilgern. 
216 A.d.K.85, 11.1865 Königl. Polizei und Landrat an Jungbluth.  
217 E.d.G. 7.1.1867/ E.d.G. 13.1.1867. 
218 A.d.K. 85, 21.11.1865 Jungbluth an Dahmen. 



 39

Aachener Maler, Bildhauer, Goldarbeiter, Fotografen, Kunstschreiner und Glaser hatten 

Kunstgegenstände gestiftet.219. Sogar überregional hatten die Damen Gönner gefunden: Der 

Düsseldorfer Kunstverein hatte 100 Drucke der besten Stiche zur Verfügung gestellt.220 

Weiter hatte Königin Augusta auf Bitten des Karlsvereins einige Stücke aus der königlichen 

Porzellanmanufaktur gespendet.221 Der Lospreis von 10 Silbergroschen scheint gering im 

Vergleich zum Lospreis von 1 Taler der späteren Kölner Domlotterie.222 Dennoch ergab sich 

in der Abschlußrechnung ein Reingewinn von stolzen 7657,20 Talern.223 Damit waren nicht 

nur die Kosten von 6340 Talern für die Statuen gedeckt, wie sie sich aus dem 

Kostenvoranschlag Göttings über die 41 Skulpturen für die Annakapelle errechnen. Damit 

standen mehr Gelder zur Verfügung, als die Skulpturen und ihre Aufstellung an Kosten 

einbrachten.224 Vor dem Hintergrund der angespannten Wirtschaftslage und einer 

abnehmenden Spendenbereitschaft stellte die eingenommene Summe einen enormen Wert 

dar. In Köln gab es gegen die Finanzierung durch eine Lotterie Vorbehalte: August 

Reichensperger lehnte die Wiederherstellung eines Gotteshauses durch das Glücksspiel ab.225  

 

Die Gelder der Statuen für die Chorstatuen versuchte man zusammen mit den Mitteln für die 

Statuen der Karls- und Hubertuskapelle aufzubringen. Diesmal trug kein Spendenverein 

die Kosten, wie es im Falle der Matthiaskapelle die ‚Marianische Bruderschaft’ getan hatte. 

Auch war keine großangelegte Aktion wie die Lotterie zur Annakapelle geplant. In einer 

Schrift zu den Statuen der Annakapelle gegen Ende des Jahres 1870 wies Kanonikus Bock 

den Weg zur Finanzierung der Chorstatuen.  

„Wenn es den begüterten Familien der Metropole Kölns in Vereinigung mit den adelichen 

Geschlechtern des Rheinlandes in jüngster Zeit gelungen ist, die Mittel zu beschaffen, um die 

vielen großen Statuen an den Pfeilerbündeln im Mittel- und Querschiff des Kölner Domes 

ausführen zu lassen, dann wird es auch, deß sind wir gewiß, nach wiederhergestelltem für 

                                                 
219 E.d.G. 14.7.1867. Unter diesen Spendern befand sich auch Gottfried Götting, der eine 26“ (ca.82 cm) große 
Statue der sitzenden Muttergottes aus Eichenholz beitrug: A.d.K. 85, 19.2.1867 Götting an den 
Verwaltungsausschuß des Karlsvereins. 
220 A.d.K 85, 28.6.1867 Düsseldorfer Kunstverein, Sekretär Bewer an Jungbluth. 
221 E.d.G. 19.5.1867. 
222 E.d.G. 23.4.1867.  
223 A.d.K. 85, Abschließende Rechnung. 
224 Die Rechnung zur Anna Selbdritt ist in den Akten des Karlsvereins nicht aufzufinden: Nach gütlicher 
Einigung mit dem Spender der verworfenen Muttergottes wurde die Statue der Anna vom Kapitel bezahlt. Mit 
Joachim und Josef bildet sie insofern eine Ausnahme, als sie nicht durch die Lotterie finanziert wurde: nach 
einem Bericht des „Echo der Gegenwart“ vom 14.11.1869 über die Generalversammlung vom 17.10. sind die 
Kosten für 2 Statuen aus Spezialfonds für die Annakapelle beglichen worden, mit großer Sicherheit Josef und 
Joachim. 
 
225 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 1. S. 68. 



 40 

Deutschland ruhmvollen Frieden von Seiten des Stiftkapitels und des Karlsvereins nur der 

Anregung bedürfen, damit von den hervorragenden Familien der alten Kaiserstadt die Kosten 

zur Anfertigung der verschiedenen Standbilder der (sic) Hochchores je nach ihrer Wahl 

bestritten werden.“ 226 

 

Weitere Möglichkeiten zur Beschaffung der Gelder neben den Spenden durch Privatpersonen 

wurden in der Broschüre zur Jubel- und Dankfeier zum 25jährigen Bestehen des Karlsverein 

erwähnt, nämlich die Gründung von Zusammenschlüssen und Spendenvereinen.227 

Schenkt man dem Beiblatt zu dieser Broschüre Glauben, war jedoch auch zum Zeitpunkt ihrer 

Herausgabe im Oktober 1872 noch kein Geld gesammelt 228 Einige der Skulpturen waren zu 

der Zeit aber schon fertiggestellt, ihre Bezahlung ergab sich erst in der Folgezeit.229  

Schnell verdeutlichen sich die Vorteile konzentrierter Aktionen wie z.B. der Lotterie für die 

Annakapelle: Die Finanzierung über private Einzelspenden war unsicher und verlief 

schleppend, sie zog sich über Jahre. Die Kosten für die Chorstatuen wurden wahrscheinlich 

nur durch den kleinen Kreis getragen, den Bock in seinem Vorschlag zur Finanzierung der 

Statuen umrissen hatte. Die Bestückung der Annakapelle wurde dagegen durch Gelder einer 

breiten Schicht an Aachenern, auch aus dem weniger begüterten Bürgertum, finanziert. Diese 

hatten ihr Scherflein durch den Kauf eines 10 Silbergroschen billigen Loses beigetragen. 

Diese Gelder des ‚kleinen Mannes’ fehlten jetzt.  

Nur wenige Spendernamen sind genannt. Im Geschäftsjahr 1873 ging Jungbluth mit gutem 

Beispiel voran: Gemeinsam mit einem Herrn Jorrissen stiftete der aufopferungsfreudige 

Vorsitzende des Karlsvereins 600 Taler für die Statuen der Märtyrer.230 Freiherr von Geyr 

spendete 1.800 RM für 2 Statuen, ein Dr. C. Mueller 900 RM für eine Statue.231  

Auch das Kapitel und dessen Umfeld bemühten sich diesmal verstärkt um eine Beteiligung an 

den Kosten. Bock selber erklärte sich zur Übernahme der Kosten einer Statuen bereit.232 Ein 

„Unbekannter über Kanonikus Graf von Spee“ stiftete nach der Abschlußrechnung 1873/74 

den Erzengel Michael.233 Sonstige Wohltäter werden nicht genannt: Eine „Münsterfreundin“ 

stiftete 500 Taler anläßlich der Jubelfeier, ein „Bürger“ stiftete 300 Taler für die Skulptur des 

Erzengels Michael. 
                                                 
226 Domarchiv 96. Aus einer Zeitung herausgerissener Artikel Bocks von um 1870/71. 
227 Dank- und Jubelfeier für 25 jährige Bemühungen zur Restauration des Aachener Münsters,... S. 18. 
228 Ebenda. 
229 Ebenda. 
230 A.d.K.102. 
231 A.d.K. 105. Die Rechnungen ab dem 1.1.1875 sind in Reichsmark ausgeführt, seitdem zahlten die Deutschen 
in neuer Währung. 1 Taler = 3 RM  
232 A.d.K. 19, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses am 5.10.1870. 
233 A.d.K. 102. 



 41

 

Wahrscheinlich aufgrund der langwierigen Art der Finanzierung sind nicht alle Vorgänge 

nachvollziehbar: In einer Rechnung vom 28. Januar 1874 mit Bezug auf eine nicht bezahlte 

Rechnung vom 27.9.1873 hat Götting die 2 Patriarchen Abraham und Joachim sowie die 2 

Propheten Isaias und Simeon berechnet.234 Diese sind unter den bezahlten Statuen nirgends 

namentlich aufgeführt. Außerdem sind in der hier aufgeführten Auflistung 28 Statuen erfaßt. 

Jedoch standen nur 27 Statuen zur Bezahlung aus, da Götting sich laut Vertrag verpflichtet 

hatte, die Kosten für 2 Statuen zu übernehmen.    

Die Finanzierung des Zyklus für die Karls- und Hubertuskapelle ist ebenso nicht vollständig 

durchschaubar. Weder der Zeitpunkt der Zahlung noch ihr Umfang ist deutlich, die Namen 

der einzelnen Spender verbleiben im Dunkeln. Obwohl in der Herausgabe zur ’Dank- und 

Jubelfeier für 25 jährige Bemühungen zur Restauration des Aachener Münsters’ des 

Karlsvereins 1872 behauptet wurde, daß der Verein noch nach Sponsoren suche, waren die 

Statuen laut Rechnung zu dieser Zeit schon fertiggestellt und auch schon bezahlt..235  

Auch hinsichtlich der von Götting erhobenen Beträge bleiben Fragen offen. Die in den 

Rechnungen geforderten Gelder decken sich nicht mit der im Abschlußbuch genannten 

Summe.236 Die Umstände, wie die Differenzen zustande kamen, sind aus den 

Archivmaterialien nicht nachzuvollziehen. Hier kann nur die Eröffnung des Nachlasses Licht 

ins Dunkel bringen.  

 

 

2.6. Von der Planung bis zur Aufstellung  

 

Im Jahr 1865 begannen die Arbeiten der dritten Restaurierungsphase am Aachener Münster, 

deren Durchführung Dombaumeister Cremer unterstand.237 Die Statuen sind zum größten Teil 

in diesem Arbeitsabschnitt auf die Konsolen gebracht worden.238  

Die Pläne zur dritten Restaurierungsphase waren zu einem großen Teil durch Cremers 1861 

verstorbenen Vorgänger Architekt Faulenbach unter der Aufsicht des Kölner Dombaumeisters 

                                                 
234 A.d.K. 103. 
235 A.d.K. 70, Revisionsbericht Jahrgang 1868/69-69/70 der weiteren Gestaltung der Kreuz-, Anna-, 
Hubertuskapelle und des Abschlußgitters am Münster zu Aachen/ A.d.K. 87, Belege zur Abschlußrechnung 
1867/68. 
236 Die Aussagen zu den Geldern für die Statuen außer Muttergottes und Wappenengel decken sich nicht in: 
A.d.K. 87, Belege zu Abschlußrechnung 1867/68 und A.d.K. 70. Revisionsbericht Jahrgang 1868/69-69/70. 
237 Heide Klinkhammer, S. 89. 
238 Ebenda. S. 88. 



 42 

Zwirner und im Auftrag des Karlsvereins erstellt worden.239 Die Restaurierung verlief recht 

zügig, schon Ende des Jahres 1865 war an den südlich gelegenen gotischen Bauteilen 

Matthiaskapelle und Annakapelle soviel vollbracht, daß die Dombauhütte vom Münsterplatz 

auf die Nordseite des Domes auf den Katschhof verlegt wurde.240 

 

Mit Abschluß der baulichen Wiederherstellung der jeweiligen Kapelle gedachte man der 

Skulpturen. Das Verfahren um die Ausstattung jeder einzelnen Kapelle begann durch eine 

Aufnahme, bei welcher die Anzahl der Statuen festgelegt wurde, die wiederum, auf Order des 

Kölner Generalvikariats, durch die Anzahl der Konsolen vorgegeben war. Letztlich bot diese 

Orientierung jedoch nicht die erwünschte Sicherheit.241 Selbstverständlich sollte die 

erfolgende Restaurierung möglichst am Originalzustand angelehnt werden, dieser war jedoch 

nicht immer eindeutig erkennbar und ließ folglich Interpretationen zu.242  

Daneben wurden Thematik, Stilistik und zu wählende Vorbilder zwischen allen Stellen 

diskutiert und abgesprochen. Wenn alle diese Punkte geklärt waren, holte Cremer entweder 

die Kostenvoranschläge mehrerer Bildhauer oder nur Göttings ein. Nach Absprache von 

Kapitel und Karlsverein wurde dann der Auftrag vergeben.  

Sofern er präzisierende Fragen hatte, wandte sich Götting ab Ende 1868 direkt an den 

Bauherren, das Stiftkapitel. Auf diesen Besprechungen beruhend leistete Götting konkrete 

Ausarbeitungen in Form von Modellen (siehe S. 139) und Skizzen. Bevor die Modelle in 

Stein realisiert wurden, hatten die entscheidenden Instanzen nochmals über sie zu urteilen und 

sie zu genehmigen.243 Dieses Vorgehen war das damals übliche, wie es auch bei der 

Ausstattung des Kölner Domes geschah. Nachdem die Genehmigung erteilt war, wurden die 

Modelle in der Werkstatt Götting in Stein umgesetzt.  

In praktischen Fragen war Werkmeister Bäcker als Leiter der Dombauhütte der 

Ansprechpartner Göttings, von ihm erfuhr er die genauen Maße der Statuen.244 Die Stellfläche 

der Konsole und das Höhenmaß zwischen Baldachin und Konsole gaben den Skulpturen ihre 

Ausmaße vor.245 

                                                 
239 Herbert Philipp Schmitz, S. 42/ E.d.G. 28.1.1866. 
240 A.d.K. 19, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses am 20.7.1865. 
241 Domarchiv 95, 10.4.1868 Kölner Erzbischof Paulus an Propst Schlünkes. 
242 A.d.K. 116, 7.11.1869 Jungbluth an Schlünkes/ Domarchiv 95, 29.2.1868 Universalprogramm des Johannes 
Laurent/ Domarchiv 85, 29.8.1877 Götting an Propst Schlünkes. 
243 A.d.K. 74 Gutachten Cremers vom 5.1.1868/ A.d.K. 74, 24.1.1869 Propst Schlünkes an Götting/ A.d.K. 19, 
Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses 8.3.1865/ A.d.K. 78, 9.11.1865 Götting an Karlsverein z.Hd. 
Cremer. 
244 A.d.K. 116, 4.3.1870 Götting an Jungbluth. 
245 A.d.K. 74, 16.3.1868, Götting an Jungbluth.  



 43

Götting stellte die von ihm gefertigten Skulpturen nicht selber auf.246 Diese Arbeit wurde von 

Handwerkern im Auftrag des Karlsvereins und Bäcker samt Mitarbeitern der Dombauhütte 

vollbracht.247 Anhand der Rechnungen des Karlsvereins lassen sich die Arbeitsvorgänge 

ersehen, Gerüstarbeiten, Versetzen und Befestigen der Statuen. Die Statuen wurden vom 

Gerüst aus lotrecht auf eine Mörtelschicht auf der Konsole gestellt. Zusätzlich wurden die 

Statuen durch mit Blei im Stein befestigte Haken und Ösen gesichert, die jede Skulptur mit 

der von ihr verdeckten Wandfläche verbindet. Am Chor übernehmen dies zwei Winkel, die 

den Oberkörper der Statue zu jeder Schulter an ihrem Pfeiler befestigt.  
 
Die Arbeitsfolge der 94 Skulpturen läßt sich an der Rechnungsfolge ersehen. Seine 

Forderungen erhob der Bildhauer stets unmittelbar nach Fertigstellung eine Gruppe Statuen. 

von 2 bis 6 Stück. Götting hatte eine vierköpfige Familie zu ernähren und eine Werkstatt zu 

betreiben, deren Mitarbeiter wöchentlich ausgezahlt wurden. So herrschte ein reger Geldfluß 

durch das Atelier Götting. Der Bildhauer wies in mehreren Briefen auf die Notwendigkeit hin, 

die Zahlungen an ihn möglichst bald nach Eintreffen der Rechnung zu leisten.248 

 

Gleich zu Anfang des Jahres 1865 dachte man an die Bestückung der Matthiaskapelle mit 

Bildwerken. In einem Brief vom 5.1.1865 richtete Cremer eine Bauaufnahme an den 

Präsidenten des Karlsvereins Jungbluth, dort sind die Preise der Bildhauer schon vermerkt, 

also die Kostenvoranschläge bereits eingereicht.249 Kurz nach dem 23.3.1865 wurde der 

Zuschlag an Götting erteilt, der daraufhin Modelle und Skizzen schuf.250 Noch im Oktober 

1865 waren die ersten Statuen fertig, der Großteil des Zyklus ist aber im Jahr 1866 gearbeitet. 

Am 9.11.1865 stellte Götting die Statuen Simons, Matthias und Philippus in Rechnung. Nach 

ihnen sind Thaddäus, Thomas, Andreas, Petrus, und Jakobus minor am 19.3.1866 berechnet. 

Am 8.7.1866 erhob der Bildhauer die Kosten für Matthäus, Paulus und Bartholomäus, am 

27.8.1866 die für die Statuen des Marcus und des Lukas.251 Zuletzt, im Jahr 1867 schuf 

Götting Barnabas, Johannes und Jakobus maior, die in einem Beleg vom 7.2.1867 erfaßt 

sind.252  

 

                                                 

 A.d.K. 19, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses  23.3.1865/ OcK 7/1865. 

246 A.d.K. 74, 15.10,1867, Götting an Jungbluth,. 
247 A.d.K. 105 Rechnung für das 25. Vereinsjahr 1875/76 und auch 1876/77. 
248 A.d.K. 74, 30.7.1870 Götting an Jungbluth. 
249 A.d.K. 74, 5.1.1865 Cremer an Jungbluth. 
250

251 A.d.K. 78, Belege zur Rechnung für das 17. Vereinsjahr 1865/66. 
252 A.d.K. 82, Belege zur Rechnung für das Vereinsjahr 1866/67. 



 44 

Die Bestückung der Annakapelle zog sich über die längste Dauer hin. Die Aufnahme wurde 

am 30.4.1866 durch Jungbluth an den Stiftpropst gesandt.253 Kurz darauf, am 8.5., beschickte 

der Bildhauer den Karlsverein mit seinem Kostenvoranschlag.254 Daraufhin folgte, teils 

aufgrund der anhaltenden Konflikte, eine lange Verzögerung der Arbeiten. Außerdem 

unternahm Götting eine Studienreise und hatte ein großes Arbeitsaufkommen in seiner 

Werkstatt.255 Also ließ der definitive Zuschlag zu den Arbeiten lange auf sich warten.256 Erst 

Mitte 1869 konnte Bildhauer Götting an sein Werk gehen, bis 1871 sind dann die Skulpturen 

her- und aufgestellt worden.257  

Die 9 erhaltenen Rechnungen informieren über den Ablauf. Zuerst entstand die Muttergottes, 

die nach brieflicher Aussage Göttings vom 15.10.1867 fertiggestellt war.258 Die Statue war 

ein umstrittenes Werk: von einem Spender seitens des Karlsvereins bezahlt, schuf Götting sie 

auf Geheiß Jungbluths, der eine thematische Entscheidung vom Kapitel bestätigt glaubte, 

bevor aber die genauen Fixierung eines Gesamtplanes für die Annakapelle getätigt war. Teile 

des Kapitels waren mit der Aufstellung der Marienstatue nicht einverstanden und zogen das 

erzbischöfliche Generalvikariat zu Köln hinzu. Das Vikariat stellte die Forderung nach einem 

das gesamte Münster umfassenden thematischen Plan, bevor weitergearbeitet werden könne. 

Diesem Plan entsprach die Muttergottes nicht. Die Statue wurde wieder von der Konsole 

genommen und später zur Bestückung der Karls- und Hubertus genutzt.259 

Nach der langen Arbeitspause an den Skulpturen der Annakelle schrieb Götting am 

10.9.1869, also gut 2 Jahre später, die Rechnung über Joachim und Joseph.260 Aus 

Rechnungen vom 19.2.1870, vom 30.7.1870 und vom 24.8.1870 läßt sich ersehen, daß der 

Bildhauer bis auf Adam und Eva alle oberen, also größeren Skulpturen fertiggestellt hatte. 

Daneben waren die Arbeiten an den Darstellungen des Jakobus minor und Judas Thaddäus für 

den unteren Pfeilerbereich abgeschlossen worden.261 Adam, Eva und die restlichen Skulpturen 

für die seitlichen Fassadenfelder erscheinen in Rechnungen vom 29.3.1871 und vom 

17.5.1871.262 Zuletzt wandte sich die Werkstatt Götting den Bogenengeln zu. Für die 

                                                 
253 .Domarchiv 94, 30.4.1866 Jungbluth an Stiftkapitel. 
254 A.d.K. 74, 8.5.1866 Götting an Jungbluth.  
255 A.d.K. 74, 4.12.1868 Götting an Jungbluth/ Domarchiv 95, 8.5.1868, Jungbluth an Propst Schlünkes/ A.d.K. 
19, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses 17.7.1868.  
256  Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses 19, 23.5.1866/ A.d.K. 74, 24.7.1867 und 21.4.1868, 
Jungbluth an Götting. 
257 Domarchiv 95, 20.6.1869 Jungbluth an Propst Schlünkes. 
258 A.d.K. 74, 15.10,1867, Götting an Jungbluth./ A.d.K. 87, Rechnung 34. 
259 A.d.K. 74, 30.4.1866 Jungbluth an Kapitel/ A.d.K. 74, 16.10.1867 Jungbluth an Kapitel/ Domarchiv 95, 
24.1.1868 Generalvikariat Köln an das Kapitel/ A.d.K. 74, 15.3.1868 Kapitel an Jungbluth/ Domarchiv 95, 
19.3.1868 Jungbluth an Kapitel/ A.d.K. 74, 18.4.1868 Propst Schlünkes an Jungbluth. 
260 A.d.K. 89. 
261 A.d.K. 92. 
262 A.d.K. 96/ 98. 



 45

Fertigstellung der Engel für den östlichen Bogen ist eine Rechnung vom 20.3.1872 

erhalten.263 Die Engel des westlichen und des mittleren Bogens sind in einer Rechnung erfaßt, 

die auf den 30.9.1871 datiert.264 In den Abschlußbüchern des Vereins sind letztere aus schon 

unter den Jahren 1867/68 aufgeführt.  

 

Das Verfahren um die Karls- und Hubertuskapelle verlief um einiges unspektakulärer als das 

teilweise zeitgleich geführte um die Annakapelle. Die Aufnahme zur Karls- und 

Hubertuskapelle wurde durch Jungbluth am 3.11.1869 in Form eines Briefes an Stiftpropst 

Schlünkes getätigt.265 Am 14.2.1870 reagierte der Propst, sandte das Programm für den 

Zyklus und schlug Götting als Ausführenden vor.266 Jungbluth forderte den Bildhauer zur 

Erstellung eine Kostenvoranschlags auf, welchen Götting am 4.3.1870 an den Vorsitzenden 

des Karlsvereins richtete. Auf diesem Schreiben gab Jungbluth seinem Schreiber in Notizform 

Anweisung, Götting den Zuschlag zu erteilen und ihm mitzuteilen, er solle zuerst die noch 

ausstehenden Skulpturen für die Annakapelle fertigen.267  

Das Aufstelldatum der Statuen legt Faymonville in das Jahr 1871, wobei sich dieser Vorgang 

wohl auch in das darauffolgende Jahr erstreckte. Der Wappenengel folgte spät im Jahr 1874 

oder Anfang 1875,  

Die von Götting ausgestellten Belege tragen folgende Datierungen. Am 17.1.1871 stellte 

Götting die Darstellungen Karls und Hubertus in Rechnung.268 Auf dem Rücken der 

Karlsstatue ist mit Bleistift das Jahr 1870 geschrieben, was man also mit einiger Sicherheit als 

das Entstehungsjahr ansehen kann. Gut ein Jahr später, am 24.2.1872, erhob der Bildhauer die 

Rechnung über die Statuen Hildegards, Arnulfs, Lambertus und Floribertus. 269 Die Rechnung 

zu dem Engel schrieb Götting am 31.12.1874.270 

 

Bis 1869 wurden nach den großen Wiederherstellungsarbeiten am Chor noch Restposten 

erfüllt. Jungbluth forderte den Propst in der Folge auf, dem Verein die endgültige thematische 

Festlegung des Zyklus zukommen zu lassen.271 Bis in den September 1870 waren die 

                                                 
263 A.d.K. 98, Rechnung Nr. 44. 
264 unter Nr. 64 in den Akten des Karlsvereins 96. 
265 Domarchiv 96, 3.11.1869 Jungbluth an Propst Schlünkes. 
266 A.d.K. 116, 14.2.1870 Propst Schlünkes an Jungbluth.  
267 A.d.K. 116, 4.3.1870 Götting an Jungbluth.  
268 A.d.K. 87, Belege zu Abschlußrechnung 1867/68. 
269 A.d.K. 87, Belege zu Abschlußrechnung 1867/68. 
270 A.d.K. 104. 
271 Domarchiv, 96. Das, obwohl ein Gesamtplan bereits seit 1868 bestand, der aber in jedem Verfahren erneut 
besprochen wurde.   



 46 

Konsolenanzahl und weitere Fragen betreff des Zyklus der Chorstatuen abgehandelt.272 Am 

24.9.1870 schickte Götting seinen Kostenvoranschlag an den Dombaumeister.273 Am 

7.10.1871 erteilte Jungbluth in einem Brief den Zuschlag an Götting. Hier ist auch erwähnt, 

ohne Angaben von Gründen, daß der Bildhauer die 8 Statuen für die 4 mittleren Chorpfeiler 

zuerst ausführen solle.274 

Die von Götting geschriebenen Rechnungen sind nur teilweise überkommen, aber in den 

Geschäftsbüchern sind unter den Kosten die Gelder für 28 Statuen festgehalten.  

 

Rechnung 1871/72 275 4 Statuen nicht näher bezeichnet. (Vermutlich die 

Patriarchen Abraham/ Joachim und die Propheten Isaias/ 

Simeon. (Schema 3-6, S. 103) 
 

Rechnung 1872/73 276  10 Statuen, darunter Hl. Leo III., Nikolaus, Bernhard, 

Bonaventura, Chrodegang, Norbert, Benedikt, und 

Wilhelm. (Schema 11–18, S. 103). 
 

Rechnung 1873/74 277 4 Statuen, Hl. Stephanus und Anastasius (Schema 9+10, 

S. 103). Michael und wahrscheinlich Gabriel. (Schema 

1+2, S. 103) 

 

Rechnung 1874/75 278 6 Statuen, Hl. Agnes, Katharina, Mathildis, Adelheidis, 

Magdalena und Adelgundis. (Schema 23-28, S. 103)  

 

Rechnung 1875/76279 4 Statuen, Hl. Arnold, Gerlach, Heinrich, Steffan v. 

Ungarn.280 (Schema 19-22, S. 103) 

 
 

Das Schreiben Göttings von um Ende des Jahres 1874, daß die Einstellung der Arbeit an den 

Chorstatuen verhinderte, erwähnt, daß zwei Statuen in Arbeit waren. Weiterhin waren die 

                                                 
272 A.d.K. 19, 9.9.1870.  
273 A.d.K. 4, 24.9.1870 Götting an Cremer.  
274 A.d.K. 4, 7.10.1871 Jungbluth an Götting. 
275 A.d.K. 97. 
276 A.d.K. 100. 
277 A.d.K. 102. 
278 A.d.K. 104, 1.7.1874, 29.7.1874, 31.12.1874. 
279 A.d.K. 105. 
280 A.d.K. 106, 1.3.1876, 18.8.1875. 



 47

Konsolen mit den Nummern 19 (Arnold), 20 (Gerlach), 21 (Kaiser Heinrich II), 22 (König 

Stefan von Ungarn), 29 (Gerhard Chorus) noch zu füllen.281  

Damit sind alle Statuen erfaßt, die Rechnung für das Vereinsjahr 1876/77 nennt unter dem 

Posten „Chorstatuen“ nur den Ankauf von Klammern und Dollen für 42,37 Mark, die zum 

Aufstellen der Statuen dienten.282 

 

Von der Arbeitssituation her überschnitten sich ab Oktober 1871 die Arbeiten an den Zyklen 

für die Annakapelle und der Karls- und Hubertuskapelle mit den Vorbereitungen zu der 

Bestückung des Chores. Geht man von den Rechnungsdaten aus, hat der Bildhauer die ersten 

Chorskulpturen im Jahr 1872/73 fertiggestellt, also nahtlos im Anschluß an die letzten Statuen 

der Annakapelle und der Karls- und Hubertuskapelle.  

 

 

2.7. Themen und Programmatik 

 

Die Thematik des Zyklus an der Matthiaskapelle ist im Gesamt aller ausgestatteten Bauteile 

gesondert zu betrachten. Die Ausstattung dieser Kapelle geschah vor dem Erscheinen eines 

den gesamten Dom umfassenden thematischen Planes.  

Im ersten erhaltenen Schreiben zu den Statuen der Matthiaskapelle trifft Cremer 

Feststellungen zu den einzigen Vorgängerskulpturen, die am Dom überhaupt vorgefunden 

wurden.283 Dies waren sechs an der Zahl auf den Sockeln der Matthiaskapelle, von denen eine 

als Apostel Bartholomäus identifiziert wurde. Die restlichen fünf waren mehr oder minder 

verstümmelt und entbehrten jeglicher Erkennungsmerkmale. Ob die bis 1864 erhaltenen Reste 

Einzelstücke eines 16-teiligen Zyklus waren und wie dessen Thematik war, lag völlig im 

Dunkeln. Dennoch schloß Cremer aufgrund der Identifizierung des einen Fragmentes mutig 

auf einen erweiterten Apostelzyklus als ursprüngliche Bestückung. So kamen nach seiner 

Meinung die 12 Apostel, 2 Evangelisten, Johannes der Täufer und St. Joseph der vormaligen 

Ausstattung nahe.284  

Dem Entwurf brachten einige Mitglieder des Aachener Kapitels Mißbilligung entgegen, so 

Kanonikus Dr. Franz Bock, Kanonikus Heinrich Wilhelm Prisac und Kanonikus Dr. Georg 

von Kloth. Sie vertraten die Ansicht, daß Apostelstatuen nicht außen am Dom, sondern –wie 

                                                 
281Domarchiv 97, Götting an Classsen, undatiert wahrscheinlich um Ende des Jahres 1874. Vermutlich ist die 
Darstellung des Ritter Chorus eine der von Götting gestifteten Gratisskulpturen. 
282 A.d.K. 106. 
283 A.d.K. 74, 5.1.1865 Cremer an Jungbluth. 
284 Domarchiv 97, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses des Stiftes am 9.1.1865. 



 48 

gewöhnlich immer- im Chor zu zeigen seien. So sei es auch im Chor des Aachener Domes zu 

sehen.285 Der schon erwähne Vincent Statz aus Köln hatte in seiner Funktion als Gutachter 3 

Jahre zuvor die Verzierung der Einfriedung des Aachener Domes mit Apostelfiguren mit eben 

der Begründung abgelehnt, Apostel seien an Domen in der Vorhalle, am Portal oder im Chor 

zu zeigen, jedoch nicht außen.286 Bock und seine Mitstreiter regten an, in Aachen gekrönte 

Herrscher zur Darstellung zu bringen: Dieser Gegenvorschlag stützte sich auf einen Vergleich 

Prisacs mit Notre-Dame in Paris und der Straßburger Kathedrale. In beiden Fällen befänden 

sich nicht die Apostel und Evangelisten, sondern Könige und Kaiser an den Fassaden.287 

Dennoch konnte sich der Verein, wahrscheinlich aufgrund seines gewohnheitsmäßig größeren  

Einflusses durchsetzen. Am 9.3.1865 übermittelte Jungbluth in einem Brief an das Kapitel die 

realisierte Fassung der Thematik: 12 Apostel und 4 Evangelisten.288  

Die Umsetzung der Thematik der Skulpturen stammt aus dem Umfeld des Kapitels. Ein Blatt 

ohne Signatur oder Datierung liefert eine Auflistung der Darzustellenden samt der Attribute 

und Kleidung jedes Heiligen.289 Diese Ausarbeitung stammt wahrscheinlich aus der Hand des 

Kanonikus Prisac, der bei der Diskussion um die Thematik des Statuenzyklus bereits 

hervorgetreten war.290 Er galt offensichtlich als bewandert in den Darstellungen der  

 

Abb. 1 Die abgezogene Haut des Bartholomäus. 
Foto: Karin Frohn. 

 
                                                 
285 Ebenda. 
286 Ingeborg Schild, S. 17. 
287 Domarchiv 97, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses des Stiftes am 9.1.1865. 
288 Domarchiv 94, 9.3.1865 Jungbluth an Kapitel. 
289 Domarchiv 97, Schreiben Prisacs, 1. Hälfte 1866. 
290 A.d.K. 74, 9.1.1865 Dr. G. Kloth an Kapitel. 



 49

christlichen Kunst, denn ihm wurden später nochmals Aufgaben dieser Art nahegelegt.291 Die 

aufgelisteten Attribute der Statuen decken sich zum größten Teil mit den Angaben in diesem 

Schreiben.292 Sie entsprechen der Tradition der Apostel- und Evangelistendarstellungen in der 

christlichen Kunst, wie sie auch an den Apostelfiguren im Inneren des Chores zur Geltung 

kommt. Mit diesem Zyklus teilt das Werk Göttings in Hinsicht auf die Attribute einige 

Gemeinsamkeiten. Dagegen scheint die ältere, am Marienschrein zur Ansicht gekommene 

Tradition für Götting ohne Gewicht gewesen zu sein.  

Bei aller Deckungsgleichheit der Götting-Skulpturen mit  

dem Prisac-Entwurf scheint dieser keinen vorschreibenden Charakter gehabt zu haben, 

Götting weicht in einigen Details von den Vorgaben ab. So läßt er die im Schreiben 

genannten Evangelistensymbole außer acht und greift auf andere Varianten zurück. Die 

Darstellung des Lukas mit Palette entspricht der jüngeren Legende, nach welcher der 

Evangelist auch Maler war und die sein Patronat über die Malergilde nahelegt. Sie ist im 

ausgehenden Mittelalter häufig verbildlicht worden.293 Teilweise arbeitete Götting auch gegen 

eindringliche Weisung des Prisac-Entwurfes, wobei offen bleiben muß, ob das auf eigene 

Entscheidung oder, wahrscheinlicher, auf eine übergeordnete Stimme geschah. Während 

Prisac die abgezogene Haut des Bartholomäus als Darstellung falsch verstandener 

Frömmigkeit einiger mittelalterlicher Künstler bezeichnet, finden wir eben diese in den 

Händen des Bartholomäus von Götting. (Abb.1) Sie ist ihm als Attribut vermehrt ab dem 15. 

bis in den späten Barock hinein beigegeben worden.294 

 

Über Vorgängerskulpturen an der Annakapelle war nichts bekannt, also bot sich 

naheliegendst deren Widmung als thematische Vorgabe für einen Zyklus an. Jungbluth 

startete schon Ende April 1866 Erwägungen dazu. Sein Programm war in Anlehnung an die 

Tradition der heiligen Sippe entworfen, deren Stammutter die Anna ist.295 Zur Erstellung des 

vollständigen Programms wurden die Evangelien herangezogen.296 Beispielhafte 

Sippendarstellungen aus dem Mittelalter wurden nicht erwähnt.  

                                                 
291 Domarchiv 95, 19. 3. 1868 Jungbluth an Kapitel. 
292 Domarchiv 97, Schreiben Prisacs, 1.Hälfte 1866. 
293 So auch auf einem Triptychonflügel von Stephan Lochner (Köln W.R. Museum, 1445), der für die Künstler 
der Neugotik hochaktuelles Vorbild war. Hier trägt er ein Bild Mariens. Siehe: Josef Braun, Die Attribute der 
Heiligen in der deutschen Kunst; Stuttgart 1943. S. 483. 
294 Ebenda. S. 120. 
295 Domarchiv 94, 30.4.1866 Jungbluth an Kapitel. 
296 Domarchiv 85, 29.8.1877 Götting an Propst Schlünkes./ Hildegard Erlemann, S. 23. 



 50 

Das Thema war seit dem hohen Mittelalter, bis ins 19. Jh. im deutschsprachigen Raum 

durchgehend aktuell.297 Auch Franz Bock erkannte die Stimmigkeit des Themas und der 

einzelnen Heiligen an.298 So herrschte offensichtlich grundsätzlich Einigkeit darüber, daß die 

Darstellung der Heiligen Sippe angebracht sei, trotz aller Kritik und Änderung wurde die zu 

Grunde liegende Idee nicht angefochten.  

In die Vorgänge um die umstrittene Ausstattung der Annakapelle fiel die Fertigstellung des 

vom erzbischöflichen Vikariat geforderten Gesamtplanes für die Bestückung des Aachener 

Domes mit Skulpturen. Angesicht der aus seiner Sicht notwendigen Gesamtausstattung des 

Münsters, vertrat das Generalvikariat nämlich die Ansicht, daß, wie Bocks Idee es vorgab, ein 

alle Teile des Münsters umfassender Plan erstellt werden müsse. Bevor dieser fertig sei, solle 

jede weitere Arbeit an den Skulpturen aussetzen.299 Das Kölner Vikariat nahm sich selber 

wichtig genug, eine zu schnelle Hilfe abzuweisen, die vielleicht eine unsachgemäße 

Ausstattung der Kapellen mit sich gebracht hätte. Nach gotischem Vorbild verstand man 

Sakralbauten als ein organisches Ganzes, in welches die Bauskulptur einzupassen sei.300  

Zur Schaffung eines solchen Planes zog das Aachener Stiftkapitel einen einzelnen Mann 

hinzu, der in der damaligen Aachener Gesellschaft solche Fragen betreffend großes Ansehen 

genoß.301 Auch in Köln hatte ein Mann das gesamte Statuenprogramm für den Dom verfaßt, 

jemand, dessen Leben sich um dieses Bauwerk drehte: Auf Bitten Zwirners erarbeitete Sulpiz 

Boisserée Mitte April 1845 seinen „Vorschlag, die heiligen Bildwerke am Dom zu Köln 

betreffend“.302  

Der Mann, der in Aachen diese Aufgabe übernahm war ein Geistlicher, der in einem Text des 

Kanonikus Bock als „Kenner der Hagiologie“ bezeichnet wurde: der am 6.7.1804 in Aachen 

geborene Bischof Johannes Theodor Laurent. Sein Lebensweg war durch den Kulturkampf 

bestimmt. 1829 zum Priester geweiht, versah er einige Jahre den Dienst des Seelsorgers in der 

Diözese Lüttich. Von 1835 bis 1839 war er Pfarrer im nahe bei Aachen gelegenen 

Gemmenich. Im Zuge der Verhaftung des Kölner Erzbischofs, dem sogenannten ‚Kölner 

Ereignis’, hatte er seiner ultramontanen Haltung schon 1837 Ausdruck verliehen. Das ihm 

1839 angetragene Amt als Apostolischer Vikar für Norddeutschland trat er aufgrund des 

Widerstandes der Regierung nicht an. Ab 1841 wirkte er als Apostolischer Vikar 

Luxemburgs, nach Konflikten wurde er 7 Jahre später vom Papst abberufen und zog nach 

                                                 
297 Hildegard Erlemann, S. 22. 
298 O.c.K. 19/ 1870. 
299 A.d.K. 116, 7.2.1868 Propst Schlünkes an Jungbluth. 
300 Klaus Niehr, .S. 196. 
301 Franz Bock, die Annakapelle. 
302 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 27. 



 51

Aachen. Nach der Niederlegung seiner Ämter 1856 organisierte er hier den Widerstand der 

Katholiken.303 Sein Engagement für die katholische Kirche offenbarte sich auch in seiner 

Liebe zum Aachener Münster. An dessen Wiederherstellung beteiligte er sich über die Hilfe 

bei der Erstellung des Skulpturenzyklus hinaus, indem er prachtvolle Gewänder und 

Liturgiegeräte auf eigene Kosten restaurieren ließ.304  

Am 29.2.1868 schickte Laurent ein Skulpturenprogramm für die gotischen Teile des Münsters 

und das Drachenloch an das Kapitel, wie Stiftpropst Schlünkes es erbeten hatte.305 Diese 

Aufstellung wurde am 7.4.1868 zur Genehmigung an das Generalvikariat in Köln gesandt. 

Das Programm für die Annakapelle wurde losgelöst vom Rest in einem Brief an das Aachener 

Kapitel drei Tage später vom Vikariat genehmigt.306 Mit nur wenigen Änderungen wurde 

diese Aufstellung realisiert.  

Die von Laurent für die Annakapelle ausersehene Thematik hatte ebenfalls die ‚Heilige 

Sippe’ als Grundlage, in einigen Details jedoch unterschied sich dieser Plan von dem des 

Vorsitzenden des Karlsvereins. Zum einen stand auf der mittleren Konsole des dem 

Münsterplatz zugewandten Fassadenfeldes keine Muttergottes, sondern eine Anna Selbdritt. 

Des weiteren trugen die Engel in den drei Bögen, die das untere Stockwerk der Annakapelle 

zieren sollten im Mittelbogen Rauchfässer und Leuchter, im rechten Bogen musikalische 

Instrumente und im linken Bogen Werkzeuge der bildenden Künste, nicht wie durch Götting 

angeregt und von Jungbluth übernommen, Gerätschaften mit Bezug auf die lauretanische 

Litanei.307 

 

Auch in die Thematik für die Karls- und Hubertuskapelle flossen Anregungen von Seiten 

Jungbluths und Bocks ein. Der Gesamtplan Laurents mußte wegen unstimmiger Konsolenzahl 

geändert werden, bei dieser Gelegenheit brachte man gleich die für die Annakapelle 

abgelehnte Muttergottes unter.  

Die Huldigung der karolingischen Familie und der Zugehörigkeit Aachens zum Bistum 

Lüttich machte schon in Laurents Plan den Grundgedanken des Zyklus aus. Neben der 

Berücksichtigung der Kapellenpatrone sprachen dafür nach Laurent weitere Gründe: Die 

Karolinger würden mit Recht heilig genannt, da über 90 ihrer Mitglieder heilig- oder 

seliggesprochen seien. Mit Blick auf die Besetzung der Hubertuskapelle brachte Bischof 

                                                 
303 Rheinische Lebensbilder, hrsg. v. Wilhelm Janssen, Köln 1985, Bd.5/ 9/ 10. 
304 Domarchiv 406. 
305 Domarchiv 95, 29.2.1868 Gesamtplan des Bischof Laurent. 
306 Domarchiv 95, 10.4.1868 Der Kölner Erzbischof an Propst Schlünkes. 
307 Domarchiv 94, 22.10.1867 Götting an Jungbluth/ 30.4.1866 Jungbluth an Stiftkapitel.  



 52 

Laurent ein, daß Aachen über 1.000 Jahre der Diözese Lüttich angehört habe, und daher 

neben Hubertus weitere Heilige dieser Diözese aufgestellt werden sollten.308  

Laurent hatte die übereinander liegenden Kapellen als getrennte Bereiche behandelt. 

Dementsprechend waren die Sockel in der oberen Zone, d.h. an der Karlskapelle, den 

Darstellungen der karolingischen Heiligen zugeordnet. Der untere Bereich hingegen war den 

Schutzheiligen der Diözese Lüttich vorbehalten. Bischof Laurent hatte als Angehörige der 

karolingischen Familie neben Karl dem Großen folgende Personen zur Darstellung 

vorgeschlagen: Oda, Hildegard, Itta, Begga, Arnulf und Pippin von Landen. Zur Huldigung 

der Diözese Lüttich hatte er die Darstellungen der Heiligen Hubertus, Lambertus und 

Floribertus angeregt.309  

Als sich herausstellte, daß das Programm Laurents geändert werden müsse, entwarf der 

Vereinsvorsitzenden Jungbluth ein Programm, welches über die bauliche Unterteilung der 

Kapelle hinausgriff. Hier postulierte er, daß die Stellplätze über dem Portal die Hauptsockel 

des gesamten Bauwerkes wären. Diese stünden den Kapellenpatronen Karl und Hubertus zu. 

Sie sollten die beiden seitlichen der drei Sockel besetzen, während der mittlere Platz der 

Muttergottes zukommen solle, die an der Annakapelle verschmäht worden war.310  

Es zeigt sich wiederum die praktische Veranlagung Jungbluths, der, indem er diesen 

Vorschlag einbrachte, die Lösung mehrerer Probleme in einer Aufnahme anging. Auf diese 

Weise hoffte er zum einen, das Verfahren um die Karls- und Hubertuskapelle zu 

beschleunigen. Des weiteren ließ sich so die Muttergottes unterbringen, die bisher ohne 

Bestimmung ‚auf Lager’ gestanden hatte.311  

In einem Schreiben vom Heiligabend 1869 nahm Kanonikus Bock den Gedanken Jungbluths 

auf, die Kapellen nicht als einzelne, sondern das Bauwerk als ganzes zu bestücken. Er plante, 

die Muttergottes zwischen Karl (rechts von ihr) und Hubertus (links von ihr) auf die Konsolen 

über dem Portal zu stellen, die auch er als Hauptstellplätze ansah. Nach dem thematischen 

Gesichtspunkt präsentiert das Schreiben Bocks vom 24.12.1869 die endgültige Aufstellung.312  

                                                 
308 Domarchiv 95, 29.2 1868. 
309 Ebenda. 
310 Domarchiv 96, 3.11.1869 Jungbluth. an Propst Schlünkes. 
311 Der Stiftpropst und Bischof Laurent hatten ihr einen Platz über der Wolfstüre, dem Hauptportal des Münsters, 
zukommen lassen wollen. So würde Kaiser Karls Verehrung der Muttergottes bekundet, der ja das gesamte 
Münster geweiht war. Der Gedanke, die Statue dort unterzubringen, wurde vom Spender abgelehnt. Auch der 
Karlsverein verwarf die Idee, weil die Muttergottes in „reingotischem“ Stil gehalten sei und deswegen nicht an 
diese Stelle passen würde. A.d.K. 19, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses am 16.3.1868/ 
Domarchiv 96, 10.11.1869 Bischof Laurent an Propst Schlünkes/ A.d.K. 19, Protokoll der Sitzung des 
Verwaltungsausschusses am 16.3.1868. 
312 Domarchiv 96, 24.12.1869 Bock an Stift. 



 53

Nach Jungbluths und Bocks Meinung bezeugte diese Aufstellung die Verehrung Marias durch 

Hubertus und Karls in adäquater Weise. Karl der Große könne so in seinem Stiftertum gezeigt 

werden, mit einem Modell des Münsters in der Hand, wie es im Chor zu sehen ist.  

Diese Lösung setzte sich wohl nicht nur der Praxis halber durch: Auch für die Karls- und 

Hubertuskapelle bestand kaum Hinweis auf eine beim Bau der Kapelle vorgesehene Thematik 

für einen gesamten Skulpturenzyklus. Einzig eine Inschrift auf dem Sockel im Portalbogen 

stellt eine knappe Vorgabe dar. Hier steht zu lesen ‚AVE MARIA’.313 Der 

Verkündigungsgruß legte also eine mariologische Ausrichtung des Statuenzyklus nahe. Ob 

den Zeitgenossen die in der Korrespondenz nirgends erwähnte Inschrift bekannt war, muß 

offen bleiben, ist aber wahrscheinlich. Zum einen rechtfertigt die Aufschrift im Konsolstein 

die Aufstellung der Marienfigur, zum anderen erklärt sie den einzigen Neuzugang seitens 

Kanonikus Bock. Laurent hatte den Platz auf der beschriebenen Konsole dem Kapellenpatron 

Hubertus zugestanden, Jungbluth ließ diese Stelle ganz außer acht. Der Plan des Kanonikus 

Bock sah hier aber einen Engel als Wappenherold vor, der vielleicht in Anlehnung an den 

verkündenden Engel erdacht war.  

Daneben übernahm Bock aus dem Plan Laurents folgende Nennungen: Hildegard, Arnulf, 

Lambertus und Floribertus sollten neben Karl, Hubertus und der Marienstatue als 

Hauptgruppe dargestellt werden. Itta, Begga, Oda und Pippin von Landen wurden gestrichen. 

Der Entwurf des Kanonikus Bock schuf also insgesamt einen recht ausgeglichenen 

Kompromiß zwischen den Plänen Jungbluths und Laurents.  

Die letztendlich ausgewählten Darstellungen können als durchaus passend im Rahmen der 

Patronate bezeichnet werden. Zusätzlich dürften sie auch dem Wunsch nach politischer 

Stellungnahme entsprochen haben, den einige strenge Katholiken im und um das Kapitel 

herum hegten. In der Thematik für die Karls- und Hubertuskapelle kreuzen sich Religion und 

Politik vor allem in der Gestalt Karls des Großen. Diese Konstellation kam Bischof Laurent 

wahrscheinlich gerade recht, war er doch, auch noch um die 70er Jahre, als aktiver Streiter für 

die Sache der Kirche rührig.314 Der politische Hintergrund verdient eine genauere 

Betrachtung: Selbstverständlich war dem deutschen Klerus ein deutscher Kaiser durchaus 

genehm, trotz aller Konflikte des Kulturkampfes trafen sich Staat und Kirche auf der Basis 

eines gesteigerten Nationalismus.315 Aber der Wunschkaiser des streng katholischen Klerus 

hätte katholisch sein sollen und der Kirche ergeben, ebenso wie ihr Schutzherr Karl der 

                                                 
313 Siehe auch: Karl Faymonville, Das Münster zu Aachen. S. 100. 
314 Die Zeitschrift „Echo der Gegenwart“ vom 4.2.1871 bezeugt seine tragende Rolle bei der hiesigen 
„Katholiken-Versammlung“, die 5 scharfe Resolutionen zur Lage des Papstes formulierte. 
315 Dominik Bartmann, S. 173. 



 54 

Große. Die preußischen Machthaber hingegen waren Protestanten und Anhänger des Modells 

Staatskirche. In diesem Licht erscheint die Huldigung des karolingischen Hauses als 

„tagespolitisch zu verstehende Aussage“.316 Über den Patron Hubertus ergab sich für Bischof 

Laurent weiter die Gelegenheit, der Zugehörigkeit Aachens zur Diözese Lüttich zu huldigen. 

So konnte er an die vergangene Herrlichkeit einer Zeit erinnern, in der die kirchliche 

Landkarte noch größeres Gewicht hatte. Der Wunsch, einen Zyklus mit politischem 

Hintergrund einzubringen, kursierte schon bei den Überlegungen zur Ausstattung der 

Matthiaskapelle im Kapitel: Einige Mitglieder desselben hatten damals den Vorschlag 

mißbilligt, die Matthiaskapelle mit Aposteln und Evangelisten auszustatten. Bock und weitere 

Kapitelmitglieder hatten in einem Brief vom 9.1.1865 angeregt, „im Münster gekrönte, der 

Kirche wohltätig gesinnte Förderer und Schutzherren“ darzustellen.317 An der Karls- und 

Hubertuskapelle bot sich die Gelegenheit, dies schlüssig zu realisieren 

 

Wie auch im Falle der Annakapelle war das Kölner Vikariat in die thematischen Erwägungen 

einbezogen. Diese Aufgabe wurde in Köln ernst genommen. Während das weitere Programm 

Bocks für die Karls- und Hubertuskapelle in einem Brief vom 30.12.1869 seitens des 

Vikariats abgesegnet wurde, hatte man Bedenken wegen der Hildegard, die zwar selig, aber 

nicht heilig gesprochen war.318 Ein Kommentar am Rande des Schriftstückes verrät, daß 

Laurent erneut zu Rate gezogen wurde. Der machte geltend, daß die Ehefrau Karls des 

Großen von den Bollandisten verehrt würde.319 Sein Alternativvorschlag, Gertrud zu zeigen, 

kam nicht zur Ausführung, da sich das Vikariat von Laurents Argumenten überzeugen ließ. In 

einem Brief an Stiftpropst Schlünkes vom 12.2.1870 genehmigte es auch die Darstellung der 

Hildegard.320 Propst Schlünkes richtete 2 Tage später ein Schreiben an den Vorsitzenden des 

Karlsvereins, in dem er das gesamte Programm bestätigte.321  

 

Ebenso wie an den Kapellen war auch keine Thematik für den Chor vorgegeben. Nach 

Ansicht einiger geschichtlich interessierter Bürger Aachens war das Äußere des Chores ab 

1430 mit Statuen geschmückt gewesen. Besonders ein Herr Käntzeler hatte sich des Themas 

angenommen: Das ‚Echo der Gegenwart’ vom 23.6.1870 weist einen von ihm geschriebenen 

                                                 
316 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 51. 
317 A.d.K. 74, 9.1.1865, Dr. G. Kloth an Stiftkapitel. 
318 Domarchiv 96, 30.12.1869 Erzbischöfliches General-Vikariat zu Köln an Propst Schlünkes. 
319 Bollandisten: Ordensgenossen, die die von Jean Bolland 1595-1665 begonnene “Acta Sanctorum” bis in das 
20ste Jahrhundert weiterführten.  
320 Domarchiv 96, 12.2.1870 Erzbischöfliches General-Vikariat zu Köln an Propst Schlünkes. 
321 A.d.K. 116, 14.2.1870 Propst Schlünkes an Jungbluth. 



 55

Artikel auf, in dem er zur Wiederbesetzung der Konsolen aufruft.322 Den Hinweis auf 

Vorgängerskulpturen meinte er in Noppius Baubeschreibungen ausgemacht zu haben.323 Auch 

der Schreiber Peter à Beek wußte um 1620 angeblich von Außenskulpturen zu berichten.324 

Darauf beruhend räumte Faymonville noch 1909 die Möglichkeit ein, daß Statuen am Chor 

gestanden haben könnten.325 Bis auf diese Textstellen weist aber nichts auf Vorgängerstatuen 

hin. Weder vorher, noch zu Göttings Zeiten wurden Reste der Statuen gefunden oder erwähnt. 

Auch auf frühen Abbildungen des Chores sind keine Statuen am Chor auszumachen. Die 

ehemals an der Matthiaskapelle stehenden mittelalterlichen Statuen sind dagegen auf einigen 

Abbildungen angedeutet.326 Ob dort Statuen gestanden haben oder nicht, war für das weitere 

Verfahren nicht von Bedeutung. Selbst wenn die Sockel des Chores schon einmal mit Statuen 

geschmückt waren: ein klarer Hinweis auf deren Thematik ist nicht auszumachen. Also 

konnte Bischof Laurent in seinem Gesamtprogramm frei auf die vielschichtige Bedeutung des 

Bauwerkes zurückgreifen. 

Der im Inneren an den Strebepfeilern angebrachte Skulpturenzyklus der Apostel kennzeichnet 

den Chor als Abbild des himmlischen Jerusalem. Über diese geläufige Ikonografie geht die 

Aachener Aufstellung hinaus.327 Der Zyklus ist nämlich um die Statuen der bekrönten 

Muttergottes mit Kind und Karls des Großen erweitert, daraus ergeben sich weitere Vorgaben.  

Maria fungiert nicht nur wie üblich als Patronin von Dom und Stadt, sondern auch als 

Schutzherrin des Reiches. Mit ihrer Krone ist sie ebenso Himmelskönigin wie auch -neben 

Karl stehend- weltliche Kaiserin. Peter Hilger sieht die gekrönte Muttergottes als festen 

Bestandteil der marianischen Programmatik der Münsterkirche, die auch im ihr gewidmeten 

Altar und dem Marienschrein anklingt.328  

Die Erweiterung des Zyklus um die Statue Karls des Großen erschließt eine weitere große 

Bedeutungsebene des Chores. Karl war Stifter der Münsterkirche und eines Teiles des 

umfangreichen Reliquienbestandes, Wallfahrer, Kaiser und Stellvertreter Gottes auf Erden. 

Seine Darstellung inmitten der Apostel und der Muttergottes sollte sein Kaisertum im 

Nachhinein und damit auch das folgender Herrscher bestätigen und legitimieren. Neben 

religiösen Aspekten bereicherte also der zu vielen Zeiten betriebene Kult um Karl den Großen 

das Programm des Bauwerkes. Darauf basierend galt der Dom im Mittelalter als Symbol und 

                                                 
322 EDG 23.6.1870. 
323 Johannes Noppius, Buch 1, Kap. 4 und 5, S.19-25. 
324 Peter à Beek, S.142. 
325 Karl Faymonville, Der Dom zu Aachen. S. 173. 
326 Z.B.: Altzenbach (1600) und Hogenberg (1620), siehe Abbildung bei Klaus Winand, S. 59. 
327 Hans-Karl Siebigs. S. 12/ Heide Klinkhammer, S. 42-45. 
328 Hans Peter Hilger, Marginalien zu einer Ikonographie der gotischen Chorhalle des Aachener Münsters, 
Berlin 1978. 



 56 

Mittelpunkt des Reiches, und deswegen fanden die Krönungen seit Otto I. im Aachener 

Münsterchor statt. Daß dieser Kult schon in die dem Chor zugrunde liegende Bauidee einfloß, 

zeigt sich nicht nur an den Innenskulpturen von 1430, sondern ebenso an einem Schlußstein in 

der Höhe des Gewölbes, der das Bildnis Karls des Großen trägt.329 Auch Bischof Johann 

Laurent war sich der staatsideologischen Bedeutung des Bauwerkes bewußt, man nannte das 

Münster den „Mittelpunkt der 1000 jährigen Herrlichkeit des deutschen Kaiserthums“.330 

Kaiser Karl stellte wieder, wie an der Karls- und Hubertuskapelle, den Wunschkaiser der 

strengen Katholiken dar.  

 

Laurents Programm folgte hauptsächlich diesen beiden Themenkreisen und erfüllte damit ein 

Kriterium der Neugotik: die thematische Einpassung der Skulpturen in den architektonischen 

Zusammenhang. Nachdem Laurents Plan als Ganzes am 10.4.1868 vom Vikariat in Köln 

genehmigt wurde, fand ab dem August 1870 die nähere Absprache statt. Im Zuge derselben 

wurden jedoch nur geringfügige Änderungen und Präzisierungen vorgenommen. 

Die von Laurent in seinem Programm genannten Heiligen sind für ihre Verehrung Marias 

oder bzw. und Karls des Großen bekannt. So gab er bei der Nennung großer Marienverehrer 

Personen aus Karls Familie oder Umfeld an: Einsiedler Arnold, der vorher Musikant am Hofe 

Karls war oder Papst Leo III., der Karl zum Kaiser krönte. Auch eine Stiftung für das Münster 

oder ein enger Bezug zu diesem konnte Laurent Anlaß geben, eine Person zur Darstellung 

vorzuschlagen. So sind Kaiser Heinrich II., der Stifter der Evangelienkanzel, und König 

Stephan von Ungarn, Stifter der Ungarnkapelle genannt. Die von Laurent genannten Witwen 

sind Mathildis, die Witwe Heinrich I., und Adelheidis, die Witwe Otto I., beide Frauen haben 

nach seiner Aussage des öfteren im Münster zur Muttergottes gebetet. In anderen Fällen, so in 

der Anregung, Anastasius darzustellen, ließ sich Laurent wohl auch vom Vorhandensein von 

Reliquien des jeweiligen Heiligen anregen.  

Dabei lieferte die sogenannte große oder Allerheiligenlitanei das Gerüst, an das Laurent sein 

Programm übergreifend anlehnte. In dem Wechselgebet werden mehrere Kategorien von 

Heiligen um Schutz angerufen: Engel und Erzengel, Patriarchen und Propheten, Apostel und 

Evangelisten, Märtyrer und Kirchenlehrer, usw.. Laurent übernahm einzelne dieser 

Nennungen direkt, andere strich er, z.B. Kinder, wiederum andere ergänzte er, z.B. 

Ordensstifter, Büßerinnen. Außerdem besetzte Laurent jede Kategorie doppelt. Wo in der 

Litanei z.B. Joseph und Johannes der Täufer die Kategorie Patriarchen und Propheten 

erfüllen, setzte Laurent 4 Heilige ein, je 2 Patriarchen und 2 Propheten. Zu den Nennungen 
                                                 
329 Heide Klinkhammer, S. 47. 
330 Domarchiv 85, Karlsverein zur Restaurierung des Aachener Münster, Aachen 1849. 



 57

lieferte Laurent jeweils ein oder zwei beschreibende Sätze. (Schema S. 102/3) Diese 

charakterisieren die aufgeführten Personen oder setzen sie in Bezug zu Maria und/ oder Karl 

dem Großen oder zum Aachener Münster. Hier konnte Bischof Laurent sein Wissen um das 

Münster und um die Geschichte Aachens und Karl den Großen demonstrieren.  

Bock wollte dem erzbischöflichen Vikariat die darstellerischen Feinheiten überlassen. Ein 

weiterer Schriftverkehr ist jedoch nicht vorhanden.331 Wer also neben Götting letztlich 

Einfluß auf die detaillierte Beschaffenheit der Statuen hatte, ist ohne Einsicht in den Nachlaß 

nicht festzustellen. 

Bemerkenswert ist die Aufstellung einer Statue des Bürgermeisters Gerhard Chorus. Hierfür 

war die Aussage Noppius von Bedeutung, nach welcher der Chor unter ihm erbaut wurde. 

Diese wurde in der lokalen Geschichte fehlinterpretiert und Chorus avancierte zum Erbauer 

des Chores.332 Davon war auch Kanonikus Bock überzeugt.333 Dennoch konnte die Statue des 

Bürgermeisters nur unter Vorbehalt den Chor zieren. Als einzige nicht heilig gesprochene 

Person hatte das glaubensstrenge Vikariat in Köln seine Darstellung nur unter der Bedingung 

genehmigt, daß er deutlich von den Heiligen unterschieden werde.334 Nachdem dies zugesagt 

war, beschloß man, Chorus an die Litaneiheiligen anzuhängen. Da der Zyklus im Süden des 

Chores beginnen sollte, bekam er den Platz an dem Pfeiler auf der Nordseite des Chores 

zugewiesen, der nur eine Konsole birgt. Jungbluth bemerkte in einem Brief, daß es die beste 

Lösung sei, den ehrwürdigen Bürgermeister dem Rathaus zunächst, also auf Platz 29, 

aufzustellen.335  

Bis auf diese eine Statue hält sich die Zusammenstellung Laurents für den Chor an traditionell 

katholische Vorgaben. Alle gezeigten weltlichen Herrscher wirkten im Sinne der katholischen 

Kirche. Als Katholiken respektierten, erhielten und vergrößerten sie die Macht der Kirche. 

Sowohl der Grundgedanke ‚Himmlischer Hof’ wie auch die Wahl der einzelnen Heiligen 

fanden Lob.336  

Die mit dem Plan gelieferten Anregungen Bischof Laurents zu den einzelnen Darstellung 

wurden im allgemeinen realisiert. Dennoch hatten auch diese Ausführungen keinen 

verbindlichen Wert, einige Statuen weichen von dem Laurentschen Entwurf ab.337  

                                                 
331 Domarchiv 96, 27.8.1870 Kanonikus Bock an Kapitel. 
332 Johannes Noppius, Buch 1, Kap. 4, S. 21. 
333 Franz Bock, Das karolingische Münster zu Aachen und die St. Godehards Kirche zu Hildesheim, Bonn 1859. 
S.1. Auch: Christian Quix, Historische Beschreibung der Münsterkirche, Aachen 1825. Nachdruck: Aachen 
1976. S. 17. 
334 Domarchiv 96, 4.9.1870 Kölner Erzbischof an Propst Schlünkes. 
335 A.d.K. 4, 6.9.1870, Propst Schlünkes an Jungbluth, Notiz von Jungbluth. Siehe Schema S. 109. 
336 Domarchiv 96, 27.8.1870 Kanonikus Bock an Kapitel. 
337 So die Nr. 18, Wilhelm von Aquitanien, der nach Laurents Plan als Einsiedler mit Ritterrüstung zu Füßen 
gezeigt werden sollte. Änderungen sind auch an Nr.19, Arnold, und Nr. 28 Adelgundis zu verzeichnen. 



 58 

3.1. Die Apostelstatuen der Matthiaskapelle 

 

Die Matthiaskapelle befindet sich auf der Südseite des Münsters, direkt vor der 

Anschlußstelle zwischen Oktogon und Chor, zu dem die Kapelle eine Verbindungstür hat. 

Weder zur Chronologie des Bauplatzes noch zu ihrer Baugeschichte ist viel überliefert. 

Sichergestellt jedoch ist, daß sie zeitgleich mit dem Chor 1414 als Sakristei geplant und 

gebaut wurde.338 Der Eindruck, den diese baulich recht einfach gehaltene Kapelle beim 

Betrachter erweckt, wird durch die reiche Ausstattung mit fein gearbeiteten 

Schmuckelementen und Skulpturen bestimmt.339 Die neugotischen Außenskulpturen befinden 

sich auf Fensterhöhe an den Pfeilern der Kapelle, die dort befindlichen Nischen sind in den 

Pfeiler eingelassen. Vier freistehende Strebepfeiler bergen je drei Konsolen, an den 

Anschlüssen zu Annakapelle und Chor befinden sich nur je zwei.  

Die vier Hauptplätze sah man in den Konsolen 4, 7, 10 und 13.(Siehe Schema) Diese sind 

dem Münsterplatz zugewandt und bieten Frontalansicht. An ihnen sollten nach Wunsch des 

Karlsverein der Kapellenpatron, die beiden Apostelfürsten Petrus und Matthäus, sowie 

Johannes als Lieblingsjünger des Herrn zu stehen kommen.340  

Die Größe der Statuen ist in den Rechnungen mit 6 Fuß rheinischer Höhe angegeben. 1 Fuß 

entspricht ca. 31, 4 cm, 6 Fuß also etwas unter 190 cm. Götting gab nur diesen einheitlichen 

Wert an, tatsächlich weichen die Statuen oft im geringen Maß nach oben oder unten ab. 

Während der Judas Thaddäus 200 cm groß ist, erreicht der Lukas nur 188 cm. 

 
1. Judas Thaddäus, mit Keule und Buch  
2. Thomas, mit Buch und Stange 
3. Simon, mit Säge 
4. Matthias, mit ca. 30 cm langem Stab, 
evtl. Schriftrolle/Beilschaft  
5. Philippus, mit Kreuzstab  
6. Andreas, mit X-förmigem Kreuz 
7. Petrus, mit Buch und 2 Schlüssel 
8. Jakobus minor, mit Walkerstange  
9. Matthäus, mit Säckchen und Buch 
10. Paulus, mit Schwert und Buch 
11. Bartholomäus, mit abgezogener Haut
12. Jakobus maior, mit Buch und Stück 
einer Stange  
13. Johannes, mit Kelch 
14. Barnabas, mit Pflasterstein und Buch
15. Markus, mit Buch und Stift 
16. Lukas, mit Malwerkzeug und Palette 

 
Ansicht von Süden, Abwicklung der Fronten der Matthiaskapelle 
 

                                                 
338 Klaus Winand, S. 98/ 108. 
339 Klaus Winand, S. 110. 
340 A.d.K. 74, März 1865 Jungbluth an Kapitel. 



 59

3.2. Der „hieratische Ernst“ in Haltung und Faltenwurf 

 

Mehrere Skulpturenfragmente aus gotischer Zeit, die sich noch an Ort und Stelle befanden, 

dienten Götting als Vorbilder für seine Statuen für die Matthiaskapelle. Aufgrund des 

Vorhandenseins der Stücke bestanden ideale Bedingungen, eine Restaurierung nach strengen 

Maßstäben, also nah am Original, zu bewerkstelligen. Im Zuge der Jahre von 1865 bis 1872 

änderten sich die Angaben zu der Anzahl der überkommenen Originale in der 

Korrespondenz.. Anfangs wurden 6, später nur 4 gezählt. Aus dem Jubelbuch zum 25-

jährigen Bestehen des Karlsvereines von 1872 stammt schließlich die Aussage, daß nur eine 

Statue vorgefunden wurde.341 Heute müssen alle mittelalterlichen Statuen, bzw. Überreste 

davon als verschollen angesehen werden. Zu den Stücken existiert nur eine vage zeitliche 

Einordnung „von 1380 mehr oder weniger bis 1460“ durch Kanonikus Bock, jedoch keine 

Beschreibung.342  

 
Abb. 2 Markus (links) mit Buch. Lukas mit Palette und Malwerkzeug. 
Foto: Hilger, H.P.; Der Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes¸ Verlag Fredebeul & Koenen, Essen 1961. 
 

Geht es um die Bestimmung der stilistischen Einflüsse, die Götting verarbeitete, müssen wir 

uns den unbekannten mittelalterlichen Aachener Skulpturen zuwenden. Cremer schlug in 

seiner Aufnahme vor, zwei der besser erhaltenen Statuen „gehörig zu restaurieren“ und 

wieder an ihren Platz zu stellen.343 Diese in verschiedenen Briefen wiederholte Aussage 

                                                 
341 Franz Bock, die Matthiaskapelle/ Dank- und Jubelfeier für 25 jährige Bemühungen zur Restauration des 
Aachener Münsters, .... S. 18./ A.d.K. 74, 5.1.1865 und 5.2.1866 Cremer an Jungbluth. 
342 Domarchiv 95, 16.1.1869 Bock an Stiftkapitel. 
343 A.d.K. 74, 5.1.1865 Cremer an Jungbluth. 



 60 

nährte bis in neuere Zeit Gerüchte, nach denen zwei überarbeitete gotische Skulpturen im 

Winkel zwischen Matthiaskapelle und Chor stünden.344 Es handelt sich um die Darstellungen 

des Markus und des Lukas, die im Schema mit den Nummern 15 und 16 bezeichnet sind. 

(Abb.2) Erst 1971 stand nach eingehender Untersuchung fest, daß diese beiden Statuen 

vollständig neugotisch sind.345 Dafür sprechen auch die Quellen: Anfang Februar 1866 hatte 

Cremer dazu geraten, sämtliche 16 Skulpturen neu erstellen zu lassen, da die Überreste der 

alten Skulpturen zu verwittert seien, um sie überarbeiten zu lassen.346 Dieser Vorschlag wurde 

vom Verwaltungsausschuß des Karlsvereins angenommen und so belaufen sich die von 

Götting geschriebenen Rechnungen über den gesamten 16-teiligen Zyklus. Dennoch stechen 

der Markus und der Lukas optisch hervor. Hilger unterschied die vermeintlich überarbeiteten 

gotischen Statuen folgendermaßen von den übrigen der Matthiaskapelle: 

„Nun weichen innerhalb des Statuenzyklus gerade die beiden im Winkel zum Chor stehenden 

Figuren in einigen Zügen von denjenigen des Bildhauers Götting, der die Erneuerung 

durchführte, ab. Anstelle der mit gotisierendem Faltenwerk verhüllten klassizistischen 

Ponderation erscheint hier ein pfahlhaft schlanker Figurenblock, schmalschultrig mit großem 

Kopf, eng an den Körper gepreßten kurzen Armen und sparsamer Faltengebung.“347    

 
Abb. 3 Lukas. Seitenansicht mit ‚Schlaufenmotiv’ am rechten Ellebogen. Foto: Karin Frohn. 

                                                 
344 Domarchiv 94, 9.3. 1865 Jungbluth an Stiftkapitel. 
345 Dombau-Bericht 1971, Dombauarchiv. 
346 A.d.K. 19, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses am 5.2.1866. 
347 H.P Hilger, Der Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes. S. 66. 



 61

 
Dem lassen sich weitere Unterschiede hinzufügen: Ihre Haltung beschreibt einen gotisch 

anmutenden, gespannten Bogen. Anders als Hilger feststellt, ist an der Statue des Lukas der 

am Block orientierte Aufbau der rein neugotischen Statue durchbrochen: Der rechte Arm des 

Evangelisten ist nicht an den Körper gepreßt, sondern drückt das Obergewand vom Körper 

weg.(Abb. 3) Aus dieser Schlaufe ragt die Hand heraus. So entsteht ein sehr reizvolles 

Gewandmotiv. Die Kleidung faltet sich nicht so voluminös auf wie an den übrigen 14 

neugotischen Statuen, sondern liegt enger am Körper an. In Details differiert weiterhin ihre 

Kleidung, so fehlt nur an ihrer Tunika der Saum des Untergewandes. Auch die Drapierung an 

den 2 Skulpturen unterscheidet sie von dem Restzyklus. Ihre Linien sind nicht so streng 

linear/parallel geführt wie es an den übrigen 14 Skulpturen zur Ansicht kommt; deren 

Richtungsimpulse wirken dagegen geplant. Dem Faltenwurf der 2 fraglichen Statuen liegt ein 

einfacheres Schema zugrunde, daß größere ungefaltete Flächen im Stoff zuläßt. Anders 

verhält es sich an den Obergewändern der übrigen 14 Statuen. Jeder Zentimeter ist aufwendig 

gestaltet, die hinter ihnen stehende Theorie und ein gewisser ‚horror vacui’ ist spürbar. Im 

Vergleich dazu hinterläßt die Draperie des Markus und des Lukas beim Betrachter den 

Eindruck des freien Wurfes. Auch in der Ausführung der einzelnen Falten zeigen sich 

Eigenheiten. Die Schüsselfalten an den Gewändern des Markus und des Lukas sind in 

runderen Schwüngen angelegt. Sie knicken und falten nicht in gerundeten Winkeln, wie es die 

Falten an den 14 weiteren Statuen tun. Die Köpfe der beiden fraglichen Figuren sind hingegen 

weitgehend wie die der weiteren 14 ausgebildet, wobei die Frisur jedoch geradliniger und die 

Haarbehandlung reliefartiger ausfällt.(Abb.4.) 

 
Abb. 4 Köpfe des Markus (links im Bild) und des Lukas. Foto: Karin Frohn.. 

 

Die aufgezählten Unterschiede sind nicht so gravierend, daß die Statuen des Lukas und des 

Markus als krasse Fremdkörper im Zyklus der Matthiaskapelle erscheinen. Die 14 Statuen 

erscheinen eher wie eine Ableitung dieser beiden Skulpturen. Dennoch scheint auch den 



 62 

Zeitgenossen Göttings die Eigenheit Lukas und Markus deutlich gewesen zu sein: Ihr recht 

uneinsehbarer Standort zwischen Chor und Matthiaskapelle wurde bestimmt mit Bedacht 

gewählt, um allzu prüfende Blicke zu erschweren und so den Zyklus als einheitliches Werk 

erscheinen zu lassen. Mit Sicherheit aber differieren die Statuen des Lukas und Markus nicht 

ohne Grund von den restlichen Darstellungen. Die Einheitlichkeit eines solchen Zyklus galt 

ja, wie schon beschrieben, als eine wesentliche Zielsetzung.348  

Die auf Cremers Anregung gemachten Gipsabgüsse der gotischen Skulpturenreste dienten 

dem Bildhauer Götting als Vorgabe.349 Diese werden also im Atelier Göttings gestanden 

haben. Darauf fußt folgende Überlegung: 

Viele Bildhauer und Restauratoren sind damals wie heute vertraut im Umgang mit einer 

sogenannten Punktiermaschine. Diese Konstruktion dient der exakten Übertragung einer 

ausreichenden Anzahl einzelner Punkte von einer Vorgabe, z.B. aus Stein oder Gips, in den 

neuen Steinblock. Verbindet der Bildhauer diese Punkte zu Linien und Flächen, kann er so 

eine annähernd treffgenaue Kopie eines Originalwerkes erstellen. Eben dieses Verfahren setze 

ich bei der Erstellung der beiden mehr gotisch anmutenden Statuen voraus, dadurch würde ihr 

Unterschied zum Restzyklus in Haltung und Drapierung nachvollziehbar. Die im 

Gesamtzyklus eingehaltene Gleichheit in der Ausarbeitung der Köpfe würde sich dadurch 

erklären, daß sie bei den, laut Cremer stark beschädigten, Vorgängern nahezu nicht mehr 

erkennbar waren und an den Kopien vollständig durch Götting ergänzt wurden.  

Dafür sprechen mehrere Aspekte: Der Reihenfolge der Rechnungen nach hat Götting die 2 

fraglichen Skulpturen als vorletzte Staffel gearbeitet, also eingebettet in einen sonst 

einheitlichen Zyklus von weiteren 14 Statuen. Ein Meinungswechsel des Auftraggebers, der 

den Künstler dazu bewogen haben könnte, einen anderen Stil zur Geltung kommen zu lassen, 

ist also ausgeschlossen. Des weiteren ist nach den von Götting erstellten Gipsmodellen 

gearbeitet worden, so daß die prägenden Hände eines bestimmten Gesellen mit eigenem Stil 

nicht in dem Maße zum Tragen gekommen sein können. Durch das Vorhandensein zweier 

derartiger Statuen in gleichem Stil können diese auch nicht als mißlungene Arbeiten 

eingestuft werden, zumal die beiden Stücke von hoher Qualität sind.  

Warum also sollte Götting diese Statuen anders als den Rest gestaltet haben, wenn nicht 

aufgrund einer stärkeren Anlehnung an die Originale? Nach dieser durchaus berechtigten 

Setzung würden die Statuen des Markus und des Lukas mehr als nur grundlegende 

Gemeinsamkeiten mit den Originalen der Matthiaskapelle aufweisen.  

 
                                                 
348 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 29. 
349 A.d.K 19, Protokoll der Sitzung des Verwaltungsausschusses am 5.2.1866. 



 63

Ein weiteres Indiz spricht für die Annahme: Noch an anderer Stelle läßt sich Wissen über das 

Aussehen der mittelalterlichen Aachener Originale finden. 

In der schon zitierten Schrift von 1961 beschreibt Hilger Gemeinsamkeiten im Faltenwurf der 

Muttergottes des Chorinneren und den 2 fraglichen Skulpturen.350 Es befinden sich aber auch 

vergleichbare Skulpturen in Köln am Petersportal.(Abb. 5)  

„Zweifellos von Parlern gestaltet oder zumindest mitgestaltet ist das umfangreiche 

Figurenprogramm des einzigen im Mittelalter vollendeten Portals des (Kölner, d.V.) Domes, 

des sogenannten Petersportals. Die Gesamtstruktur folgt weitgehend französisch-

straßburgischem Vorbild, doch der Skulpturenschmuck, zwischen 1375 und 1380 in die 

bestehende Architektur eingefügt, zeigt eindeutig die stilistischen Eigenheiten der 

Parlerbildhauer.351 

 
Abb. 5.1. Statuen des Petersportals des Kölner Domes: Andreas, Petrus, Köln, zwischen 1375 und 1380. 
 
Fotos: Huppertz, A.; Der Kölner Dom: Greven Verlag Köln 1950. 
 

Zwar erkennt Hilger deren Nähe zu den 14 rein neugotischen Statuen Göttings für die 

Matthiaskapelle in einer jüngeren Schrift von 1980. Er erwähnt aber nicht ihre frappanten 

Gemeinsamkeiten mit den aus dem Zyklus herausstechenden 2 Skulpturen des Lukas und des 

Markus.352 Dabei teilen die mittelalterlichen Statuen des Kölner Domes mehr Merkmale mit 

diesen 2 Figuren als mit den 14 neugotischen. Den wahrscheinlichen Originalkopien Göttings 

                                                 
350 H.P Hilger, Der Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes. S. 67. 
351 Arnold Wolff, S. 22. 
352 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 137. 



 64 

und den Figuren des Petersportals liegen die gleichen Proportionen zugrunde, Ihr Kopf ist 

recht groß und ihre Schultern wie auch der Skulpturenkörper sind schmal.  

 
Abb. 5.2. Statuen des Petersportals des Kölner Domes: Paulus, Johannes, Köln, zwischen 1375 und 1380. 
Fotos: Huppertz, A.; Der Kölner Dom: Greven Verlag Köln 1950. 
 

Ebenso teilen sie auch die bogenförmig gespannte Haltung. Jeweils dreht der Kopf leicht 

geneigt aus der 

Achse. Weiteres Augenmerk ist der unteren Zone der 2 Aachener und der Kölner Skulpturen 

zu zollen: Die Bein/Fußstellung ist nach gleichem Schema aufgebaut. Ein Bein trägt 

unsichtbar unter dem Gewand die Hauptlast des Körpers. Das andere Bein verharrt indes in 

gewinkelter Position, das Knie dieses Beines ist vorgeschoben, das Gewand liegt auf. Der 

dazugehörige Fuß ruht seitlich davor auf seiner Innenkante, elegant lugt er unter dem Gewand 

heraus. Dieses faltet sich in einer schwungvollen Kurve auf dem Sockel auf und fängt so den 

Impuls der vertikalen Gewandlinien vor seinem Auftreffen auf den Sockel ab. In der Draperie 

gleichen sich die runden, geschwungenen Faltenformen, die Kölner Statuen weisen die 

gleichen größeren Stoffflächen auf wie die 2 Aachener Statuen des Markus und des Lukas. 

Bei eleganter Linienführung liegt dem Gewandmotiv beider Skulpturengruppen die 

Aufteilung in Schüssel und Röhre zugrunde. Sämtliche Linien laufen auf einen Punkt zu, der 

meist durch eine Hand mit Attribut bezeichnet ist. Sogar das Armschlaufenmotiv, daß am 

Lukas der Matthiaskapelle den Block durchbricht, findet sich in verhaltener Form am Petrus 

des Petersportals wieder.  

Viele sichtbare Merkmale deuten also darauf hin, daß der Stil der Statuenfragmente Aachens, 

die Götting nachweislich als Vorbild heranzog, dem der Kölner Skulpturen ähnlich war. Die 



 65

von H.P. Hilger postulierte Ähnlichkeit der 14 rein neugotischen Skulpturen mit den Kölner 

Statuen des Petersportals beruht auf den Gemeinsamkeiten dieser Statuen des Petersportal mit 

den verschollenen Aachener Originalen.353 

Die Statuen des Petersportals und die des Markus und des Lukas sind nach der römisch-

klassischen Tradition gekleidet, die in der Gotik des 14. Jh. nahezu ausschließlich an ihnen 

gezeigt wurde. Die Apostel und Evangelisten sind in einfachen, tunikaartigen Gewändern 

gezeigt, demgemäß ist die durch sie erfaßte Stimmung eher streng und asketisch. Bei 

bewegungsarmer, aufrecht gespannter Körperhaltung ist ebenso ihre Gestik und Mimik 

verhalten. 

                                                 
353 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 137.   



 66 

3.3. Die 14 neugotischen Statuen  

 

Die gerade gegebene Beschreibung gilt auch für die 14 neugotischen Statuen. Zum Vergleich: 

Die Chorinnenskulpturen des Aachener Domes sind in ihrer reich ausgestatteten und 

bewegten Art deutlich von der verhaltenen Beschaffenheit der 14 neugotischen Statuen zu 

unterscheiden. Die Aachener Chorinnenapostel sind nach Hilger einer späteren Epoche der 

Gotik, dem ‚weichen Stil’ in der Nachfolge des Andrée Beauneveu zuzuordnen.354 Sie wirken 

sowohl in ihrer Kleidung wie auch in ihrer Stimmung weniger kontemplativ als 

weltzugewandt. Die Statuen Göttings wirken dagegen eher nach Innen gekehrt.  

 

 
Abb. 6 Petrus. Foto: Domarchiv. 

 
In der Haltung des Petrus mischen sich, wie in allen Statuen, gotische und klassische 

Elemente.(Abb. 6) Der Kopf der Skulptur des Petrus dreht wenig aber spannungsvoll nach 

links aus der Ausrichtungsachse des Torsos hinaus und durchbricht so ihre frontale 

Ausrichtung: Die Statuen mußten an ihrer Rückseite recht flach sein, um sicher auf den 

Konsolen zu stehen.355 

Die meisten Statuen halten den Kopf etwas nach unten geneigt. Petrus hält in seiner rechten 

Hand seitlich vom Körper auf Hüfthöhe das ihm zugehörige Attribut, einen Schlüssel. Seine 

linke Hand befindet sich auf Brusthöhe, in ihr hält Petrus ein geschlossenes Buch. Die Statue 

stellt durch Drapierung und Haltung einen schwachen, nach rechts geöffneten Bogen dar. Die 
                                                 
354 H.P. Hilger, Der Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes. S. 86. 
355 Franz Bock, die Matthiaskapelle. 



 67

Hüfte bricht dabei nur wenig aus der Senkrechte aus, das rechte Bein darunter trägt die 

Hauptlast des Körpers. Das linke Bein ist leicht angewinkelt, das Knie drückt sich durch den 

Stoff ab. Der Fuß dieses weniger belasteten Beines ragt über die Plinthe hinaus.  

 

Abb. 7 Die Kopf- und Körperhaltung des Paulus ist spiegelsymmetrisch zu der des Petrus. Foto: Domarchiv. 
 

Die Statuen stehen in einer Haltung auf ihren Sockeln, die an den klassischen Kontrapost 

angeglichenen ist.356 Hierin ist ein Zugeständnis der Neugotik an die damalige moderne 

Bildhauerei zu sehen. Der Fuß des Spielbeines ist jedoch nach gotischem Vorbild etwas 

seitlich vor den Körper gestellt. In der klassischen Bildhauerei ist das Spielbein -wie im 

Schritt- zumeist hinter oder unter dem Körper gelagert. Dieser Umstand wirkt auf die 

Gewichtverteilung: Während das Gewicht über dem Standbein vieler gotischer Bildwerke 

weiter hinten liegt, drängt es an klassischen Bildwerken nach vorne. So wirken gotische 

Statuen in der Regel statischer, bieten dem Bildhauer aber durch den vorgeschobenen Fuß die 

Möglichkeit, der Skulptur einen bogenförmig gespannten Aufbau zu verleihen. Dieser Bogen 

findet sich nur ansatzweise im Aufbau der neugotischen Statuen der Matthiaskapelle. 

Dagegen sind an ihnen, wie in der klassizistischen Bildhauerei auch, Gewicht und Masse in 

entspannter Stellung ausbalanciert und nachvollziehbar. In scheinbar natürlicher Schwere 

ruhen die nur wenig bewegten Körper in senkrechter Haltung auf ihren Sockeln.  

                                                 
356  H.P. Hilger, Der Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes. S. 66. 



 68 

 
Links: Abb. 8 Jakobus maior, seine linke Hand hält einen Stab, von dem nur noch Reste vorhanden sind.  
Rechts: Abb. 9 Johannes der jüngste Apostel als ca. 30jähriger Mann, den Giftkelch segnend. Fotos: Domarchiv. 

 

Die Arme der Statuen agieren dicht vor oder seitlich am Körper, mit dem sie weitgehend 

verbunden sind. Eine raumgreifende Darstellung ist wohl auch zugunsten einer steingemäßen, 

geschlossenen Haltung an allen Außenskulpturen für den Dom vermieden 

Die Dargestellten sind mit einer bis auf den Sockel reichenden Tunika bekleidet, die durch 

einen Gürtel zusammengerafft wird, und den Körper zum größten Teil verdeckt.Nach 

neugotischer Regel war der Körper nicht in seinen Einzelheiten darzustellen. Darin erfüllen 

die Statuen Forderungen ihrer Zeit: 

„Wo ein reicher Faltenwurf die Glieder bedeckt –(...)-, da gestaltet sich derselbe nimmer zu 

einer durchsichtigen Hülle für die Formen des nackten Körpers, und dennoch geben die 

einzelnen Motive und Linien die Bewegung und den Charakter der Figuren wieder.“357  

 

So wird auch an den Aachener Domskulpturen nur an wenigen Stellen Körper angedeutet 

oder gezeigt, nämlich dort, wo das Gewand aufliegt, so am Knie des Spielbeines oder den 

Schultern, des weiteren an den Händen und sonstigen bloßliegenden Partien. 

                                                 
357 O.c.K., 4/1861. Die heutige Sculptur und Malerei und die mittelalterliche Baukunst.IV. 



 69

 

 
Rechts: Abb. 10 Matthias. Foto: Domarchiv.  
 
Links: Abb. 11 Die Physiognomie des Matthias entspricht typologisch der des Paulus vom Marienschrein. 
Aachen, 1215-1237. Foto: Grimme, E.G.; Aachener Goldschmiedekunst im Mittelalter; Verlag E.A. Seemann, 1957 Köln.  

 

Die einzelnen Falten sind im Querschnitt rundlich. Wie an allen Außenstatuen des Aachener 

Dom sind sie tief und plastisch aus dem Stein herausgearbeitet. In ihnen zeigt sich ein 

meisterhaftes Gespür für die Darstellung von Materialität, in diesem Fall ein recht dünner 

Stoff. Die schmalen, fein ausgearbeiteten Falten laufen in eleganten Kaskaden fast parallel 

zueinander, ein Schwung wird durch mehrfache Wiederholung unterstrichen. Den 

verschiedenen Gewandmotiven liegt ein Schema zugrunde, so deutlich zu sehen am 

Matthias.(Abb. 10) In seiner linken Hand hält die Statue Göttings ein Buch, die rechte umfaßt 

einen im Querschnitt 8-eckigen, kurzen Stab. (Beilschaft?) Die Statue ist mit einer klaren 

Linienführung versehen, die dem Körper die Form eines zu seiner rechten Seite offenen 

Bogen verleiht. Die Faltung teilt sich in zwei Bereiche auf. Der obere Teil besteht 

hauptsächlich aus schüsselförmig verlaufenden Schwüngen, die einen nahezu waagerechten 

Impuls setzen. Darunter fällt das Gewand in diagonalen Linien bis auf den Sockel, auf dem es 

sich auffaltet. An fast allen Statuen befindet sich im Brustbereich eine Hand mit Attribut, oft 

auf der gegenüberliegenden Seite des Spielbeines. Hier treffen die Falten des oberen und des 

unteren  



 70 

 
Links: Abb.12 Petrus. Foto: Karin Frohn. 
 
Rechts: Abb.13 Kopf des Statuettenreliquiar des Petrus, Aachen 1510. Foto: Grimme, E.G., Hans von Reutlingen. 
 

Bereiches aufeinander. Diese Linienführung betont Hand und Attribut, da sie darauf zulaufen. 

In dieser Konstellation gehen Draperie und Haltung der Statuen offensichtlich ineinander 

über, beide haben Anteil am bogenförmigen Aufbau der Statuen.  

Die Anordnung des Faltenwurfs zeigt in ihrer Symmetrie eine einfache und strenge 

Schematisierung, aus der die Skulpturen Ruhe beziehen. Der elegante Schwung als Moment 

der Spannung steht in einem ausgewogenen Verhältnis dazu.  

 

Die verhaltene Stimmung ist auch in der Darstellung des Antlitz eingehalten. Alles steht im 

Dienste der von Kanonikus Bock verlangten „streng hieratischen“ Darstellung.358 Die 

Gesichter spiegeln nur wenig Gefühlsregung wider: Ernste, gefaßte Züge erwecken den 

Eindruck von Besonnenheit und geistiger Größe. Ein Zuviel an Leidenschaft war in der 

Neugotik nicht erwünscht.359 

Die Gesichtsdetails sind mit großer handwerklicher Präzision und Feinheit herausgebracht. 

Augen, Münder und Nasen sind differenziert ausgearbeitet und anatomiegetreu gestaltet. Vor 

allem in ihrer anatomischen Ausarbeitung weisen die Skulpturen neben gotischen Elementen 

auch solche der klassischen Bildhauerei auf. Fast die gesamte Neugotik war der realitätsnahen 

Darstellung von Anatomie verpflichtet. Diese war in der gesamten Bildhauerei der Zeit 

gefordert, stand sozusagen über den Stilen.360  

Die Züge sind idealisiert, wobei verschiedene Typen im Zyklus vertreten sind. Petrus trägt 

eine ernsthafte und souveräne Miene zur Schau.(Abb.12)  

                                                 
358 E.d.G. Ausschnitt von 1870, in : Domarchiv 96. 
359 O.c.K. 4/1861. 
360 Peter Bloch, S. 73. Carola Weinstock, S.194. Diese Beschaffenheit empfanden die neugotischen Theoretiker 
als Anpassung der mittelalterlichen Kunst an die Gegenwart; naturverfremdende Darstellung wurden –auch 
bezüglich der Proportionen- auf Unvermögen zurückgeführt. Nur wenige der neugotischen Bildhauer, so 
Nikolaus Elscheidt, setzten sich über das Dogma der Anatomietreue hinweg..  



 71

 
Abb. 14/ 15/ 16 Das Gesicht des Thomas (Links) ist von Kapuze und Haartracht gerahmt, sein Blick fällt in das 
geöffnete Buch in seiner rechten Hand, er ähnelt dem Petrus. Johannes (Mitte) und Thaddäus (Rechts). Alle 
Fotos Karin Frohn. 
 

Götting hat sich Anregung in der Aachener Domschatzkammer geholt. Das dort vorhandenen 

Statuettenreliquiar des hl. Petrus von Hans von Reutlingen weist große Ähnlichkeiten mit 

Göttings Petrusskulptur auf. (Abb.13) Der Bildhauer beschreibt in seiner Statue den gleichen 

Menschentyp wie das Reliquiar aus dem Jahre 1510. Er hält sich auch in einigen Details an 

diese Vorgabe. Götting ergänzte die ihm gegebenen Vorbilder durch 

Formengut, wie es sich in der Aachener Domschatzkammer und anderen christlichen 

Kunstsammlungen finden ließ. In solchen Einrichtungen bezogen neugotische Bildhauer 

Anregungen und Ausleihen für ihr Werk.  

Den Gesichtern einiger Statuen liegt das gleiche Schema zugrunde. Alle weisen stark 

ausgeprägte, Kinn- und Stirnpartien auf. Sie sind mit einer langen, geraden und schmalen 

Nase, hohlen Wangen und hochliegenden Jochbeine gezeigt, ihre Augen liegen tief in den 

Höhlen, ebenso ist ihren Mündern die gleiche Form zu eigen. Die Statuen des Jakobus Minor 

und des Thomas (Abb. 14) sind so beschaffen. Dieses Arbeiten nach Schema ist typisch für 

die Neugotik. Das Ziel der neugotischen Kunst lag laut Auftraggeber in der „Repräsentation 

der christlichen Kirche als übergeordneten Gedanken“.361 Dieser denkmalwürdige Vorsatz 

stellt eine schlechte Basis für die Darstellung von Individualität dar. Ältere männliche 

Dargestellte tragen üblicherweise einen strengen Ausdruck in ihrem monumental 

geschnittenem, oft bärtigem Gesicht. Jedoch variierte Götting stärker als seine Kollegen. Zum 

einen indem er die Schemata miteinander kombinierte: Das Antlitz des Johannes (Abb.15) ist 

stärker durch klassische Merkmale geprägt, es ist insgesamt runder gearbeitet und weniger 

markant. Nur an der Stirn und am Mund sind einige schärfere Linien auszumachen. Diese 

Ausprägung ist bei Statuen von Jünglingen, Engeln und jungen Frauen häufiger in deutlicher 

                                                 
361 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 50. 



 72 

 
Abb. 17 Jakobus Minor (Links) ist auf den gleichen Grundlagen wie der Petrus geschaffen, nur die Barttracht 
variiert. Foto K. Frohn. 
 
Abb. 18/ 19 Apostel Philippus (Mitte) und Andreas (Rechts) aus dem Inneren des Aachener Chores: Aachen, 
vor 1430. Fotos: Hilger, H.P.; Der Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes. 

 

Form, auch an der Annakapelle, zu sehen. Mit einigen wenigen, aber deutlichen Linien in 

seinem Gesicht nimmt Johannes jedoch eine Mittlerposition zwischen den älteren Männern 

und den Jünglingen ein. Zum anderen schuf Götting Abwechslung, indem er Typen fern der 

in der Neugotik gängigen Schemata entwarf. So ist das Gesicht des Thaddäus sehr eigen. Er 

hat eine Buckel auf der recht spitzen Nase und eine rundgewölbte massige Stirn.(Abb.16) 

Sein dort mittig aufsteigender Haarwirbel ist in Form einer sogenannten ‚Teufelsmütze’ 

gestaltet.  

Die Statuen des Jakobus minor (Abb. 17) und des Thomas haben die Kapuze ihres Pallium 

über den Kopf geschlagen. Die übrigen Apostel und Evangelisten sind barhäuptig gezeigt. 

Neben dem jüngsten Apostel Johannes stellt Götting Männer zwischen ca. 40 und 60 dar. Die 

Palette der Kopfbehaarung reicht also von teilweise fehlendem über dünnes bis zu vollem 

Haar. Bis auf Johannes tragen die Dargestellten Bart in verschiedenen Versionen. Regelmäßig 

angeordnet, fallen die aufwendig gestalteten Haare in schönen Linien von Kopf und Kinn. Sie 

sind in tiefem Relief ausgearbeitet, wie es an den Statuen des Philippus und des Andreas 

(Abb.18/ 19)im Inneren des Chores zu sehen ist. Diese Stilisierung behielt Götting in allen 

seinen Darstellungen bei.  
 

Nach den gleichen Maßstäben wie die Köpfe sind die Hände geschaffen. Die einzelnen 

Glieder sind anatomiegemäß ausgeformt. Das Greifen, Weisen oder Segnen ist in natürlicher 

Bewegung erfaßt und schlüssig in Stein übertragen.  



 73

Götting gelang in der rechten Hand des Matthias, die den vermeintlichen Beilschaft greift, 

eine überaus naturnahe Darstellung.(Abb. 20) Johannes Hände sind, wie sein Gesicht, auf 

rundlichere Art gearbeitet, bei ihm stehen die Knöchel und Sehnen der segnenden rechten 

Hand nur wenig hervor.(Abb. 21) 

 
Links: Abb. 20 Rechte Hand des Matthias. Rechts: Abb. 21 Johannes rechte Hand. Fotos K. Frohn. 

 

Seine Hand ist nicht in dem Maße ausdifferenziert wie z.B. die des Paulus.(Abb.22) Dieser 

hat den Zeigefinger seiner linken Hand in das Buch eingeschoben, als wolle er eine Seite 

markieren. Die linke Hand des Jakobus maior ist aus unerfindlichen Gründen nicht 

vollständig ausgearbeitet.(Abb. 23)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Links: Abb. 22 Die linke Hand des Paulus. Rechts Abb. 23 Die linke Hand des Jakobus maior. Fotos. K. Frohn. 



 74 

4.1. Die heilige Sippe an der Annakapelle 

 

Rechts von der Matthiaskapelle liegend ergänzt die Annakapelle den Kranz gotischer 

Anbauten um das karolingische Oktogon. Die einzige sichere Zeitangabe zur Annakapelle ist 

die Weihe des Annaaltars durch den Karmeliterbruder Dionysius am 29.1.1449.362  

Stilistisch ist die Kapelle mit dem spätgotischen sogenannten ‚Drachenloch’ verwandt, das 

heute den Eingang zur Schatzkammer ziert. Wegen ihrem Reichtum an handwerklichen 

Feinheiten wurde die Kapelle häufig die „Perle des Domes“ genannt.363 Kanonikus Bock 

setzte einen belgischen Baumeister voraus, da er der Kapelle die Bauweise der Diözese 

Lüttich ansah, der Aachen über 800 Jahre bis Anfang des 19 Jh. angehört hatte.364 Die den 

Statuen zur Verfügung stehenden Nischen sind an der Annakapelle teilweise vor drei 

Wandfeldern, teilweise an den Strebepfeilern eingebracht., hier jedoch nicht in das 

Pfeilervolumen eingelassen, wie es an der Matthiaskapelle der Fall ist. Das südliche, dem 

Münsterplatz zugewandte Wandfeld ist breiter als die seitlichen Felder, die hier vorhandenen 

drei Konsolen sah man als die Hauptplätze der Kapelle an.365 Die Statuen an den oberen 

Strebepfeilern sind mit ca. 220 cm die größten des Zyklus. Die Darstellungen vor den 

Fassadenfeldern sind ca. 1,60 bis ca. 1,70 groß. Die kleinsten Statuen sind die Bogenengel  

mit ca. 38 cm.366 

 

 
Ansicht von Süden, Münsterplatz, Abwicklung der Fronten der Annakapelle 

                                                 
362 Klaus Winand , S. 115/ Karl Faymonville, Das Münster zu Aachen. Düsseldorf 1916. S. 64. 
363 Heide Klinkhammer, S. 212. 
364 Franz Bock, die Annakapelle. 
365 A.d.K. 74, 30.4.1866 Jungbluth an Götting. 
366 A.d.K. 74, 8.5.1866 Götting an Jungbluth.  



 75

Oben an den Strebepfeilern: 
1a/1b- In den beiden entgegengesetzten Mauernischen Adam und Eva nach dem Sündenfall in Tierfellen (2,05 m, 
d.V.), strecken ihre Hände sehnsüchtig der Tochter der Verheißung entgegen, die sie erlöst.  
2)- Zwischen Streben Seth im Hirtenkostüm mit Spruchband: vocavit nomen ejus Seth 
3)- Noah als Greis mit Arche und Taube in Händen 
4)- Sem mit Spruchband: Benedictus dominus, deus Sion 
5)- Abraham mit Opferwerkzeugen als Attributen  
6)- Isaak mit Opferholz (1,97 m, d.V.) 
7)- Jakob mit Himmelsleiter 
8)- Juda, in majestätischer Gestalt mit Spruchrolle: Juda, leo fortis 
9)- David, der königliche Sänger auf der Harfe spielend (2,12 m, d.V.) 
Mitte an den Fassadenfeldern: 
Stellt nächste Blutverwandte Jesu dar.  
10)-Direkt unter dem großen Mittelfenster Anna Selbdritt (1,77 m, d.V.), links Maria tragend, rechts den 
Jesusknaben, d.h. im Mittelpunkt, Schlüssel zur Erläuterung des gesamten Bildzyklus (M 274) 
11)- rechts von Anna ihr Gatte, Joachim (1,47 m, d.V.), ein Körbchen mit Tauben tragend 
12)- Links von Anna ihr Brudersohn hl. Joseph mit Lilienstengel  
Diese reihen sich zu beiden Seiten an: 
13)- Elisabeth im Matronenkostüm, mit Spruchband: Uxor tua Elisabeth pariet tibi filium 
14)- Johannes der Täufer im Kamelfell, auf Agnus dei zeigend.  
15)- Kleophas, Bruder Josephs mit Spruchband: Unus, cui Cleophas, dixit 
16)- Kleophas Tochter Salome, Frau des Zebedäus mit Salbbüchse und Spruchband: Salome emit aromata    
In der unteren Reihe an den Strebepfeilern (von 1,56 bis 1,70 m, d.V.) 
Die Halbvettern des Herrn, Söhne des Kleophas  
17)- Jakobus der Jüngere mit Tuchwalkerstange als Attribut und Buch haltend 
18)- Judas Thaddäus, mit der Keule und Buch 
19)- Joses mit Namen im Gewandsaume 
20)- Simeon, ebenso mit Name an Dalmatikasaum.  
Außerdem an den Sockeln und in den Hohlkehlen der Bögen: 
Engel, sitzend 
A)- Im mittleren Bogen tragen die Rauchfässer und Leuchter 
B)-Rechte Seite tragen musikalische Instrumente 
C)- Linke Seite tragen Werkzeuge der bildenden Kunst367 
 

 

4.2. Zwischen Kontrapost und gotischem Bogen 

 

Zur Ausstattung der Annakapelle wurden Skulpturen aus der Zeit um 1460 gesucht, die dem 

Bildhauer als Stilvorlage dienen sollten.368 Bildhauer, Dombaumeister und weitere Beteiligten 

nannten unter anderem viele Beispiele aus Süddeutschland.369 Nürnberg galt zu dieser Zeit als 

Fundgrube in Sachen Gotik.370 Daneben wurden Vorbilder aus der Stadt Aachen aufgezählt. 

Diese Vorgaben drängten die auswärtigen Kunstwerke schnell in den Hintergrund. Ihr Vorteil 

lag in erster Linie darin, daß sie als Originale begutachtet werden konnten.371 Außerdem, aber 

in der Korrespondenz nicht als Kriterium erwähnt, war in der Wahl die regionale Tradition 

beachtet. 

                                                 
367 Karl Faymonville, Der Dom zu Aachen, München 1909. S. 275f. 
368 Domarchiv 97, 9.12.1868 Götting an Propst Schlünkes. 
369 Ebenda. 
370 Georg Germann, S. 144. 
371 O.c.K. 19/1.10.1870, S. 228. 



 76 

Götting brachte einige Skulpturenfragmente vom sogenannten Drachenloch am Aachener 

Domhof ins Gespräch, die auf Seite 76 dieser Arbeit gezeigten und beschriebenen Statuen 

gelten als verschollen.372 Dombaumeister Cremer, der mit Stadtbaumeister Ark ein Gutachten 

über den Stil der Statuen ausgearbeitet hatte zog die Apostelstatuen im Inneren des Chores als 

Objekte der Anlehnung hinzu.373 Diese Skulpturen kristallisierten sich im Verlauf der 

Absprache als maßgebliche Vorbilder heraus, obwohl sie von 1430 und nicht aus der Zeit um 

1460 stammten.374 Letztendlich setzte sich die Anschauung also gegen die weitschweifigen 

kunstwissenschaftlichen Erwägungen durch. In der kunstgeschichtlichen Einteilung Bocks 

spielte die zeitliche Differenz von 30 Jahren zudem keine Rolle. Nach seiner Kategorisierung 

fielen sowohl die Entstehung der Statuen aus dem Inneren des Chores als auch die der 

Annakapelle in eine Epoche, die von 1380 bis 1460 reichende mittelgotische Periode.  

Als Arbeitshilfe für Götting und Kontrollmöglichkeit für Kanonikus Bock dienten Fotos der 

Chorinnenapostel.375 Die relativ neue Fototechnik hatte ihren Siegeszug begonnen. Während 

Boisserée in den 20er und 30er Jahren noch aufwendige und teure Stiche des Kölner Domes 

anfertigen ließ, bediente sich die Zeit seit ca. 1850 zunehmend der Fotografie.376  

Während die Statuen der Matthiaskapelle aus Udelfanger Sandstein bestehen, lancierte 

Götting im Kostenvoranschlag zu den Statuen der Annakapelle den sogenannten ‚Stein aus 

Caen’, oder ‚Savonnière’, der in Frankreich gebrochen wurde. Das Material wurde an den 

Rathäusern in Löwen, Brüssel und Brügge und vor allem am Kölner Dom benutzt, fortan auch 

am Aachener Dom.377 Es handelt sich um einen graugelblichen, aus Sedimenten bestehenden, 

leicht zu bearbeitenden Kalkstein, der im Département Meuse gebrochen wird.  

Einige Argumente sprachen für den Stein: er war billiger und leichter zu bearbeiten. Das 

erbrachte niedrige Preise und eine höhere Gewinnspanne für die Bildhauer.378 Auch seine 

feine Körnung und sein Aussehen sprachen für den Stein.379  

                                                 
372 Domarchiv 97, 9.12.1868 Götting an Propst Schlünkes. 
373 A.d.K. 74, 5.1.1869 Cremer/Ark-Gutachten. 
374 Domarchiv 95, 16.1.1869 Kanonikus Bock an Kapitel. 
375 Domarchiv 95, 12.2.1869 Götting an Kapitel. 
376 Stiche in: „Ansichten und Risse und einzelne Teile des Domes von Köln“, J.G. Cotta Verlag, Stuttgart,1821. 
Tatsächlich rangierten Fotos in der Kunstgeschichte fortan vor aufwendigem Reisen zum Original oder teuren 
Stichen: Klaus Niehr,. S. 241. Wie durch Siebig und Lohmeyer dargelegt, kann Aachen als ein Zentrum der 
frühen Fotografie gelten F. Lohmeyer./ P. Siebig, Der Dom auf Glas; Aachen, 1997. Mit Hilfe der Photographie 
erhoffte man sich einen Entwicklungssprung in Kunst und Kunstwissenschaft durch die Verbreitung von Bildern 
E.d.G. 27.11.1869. 
377 A.d.K. 74, 8.5.1866 Götting an Jungbluth. 
378 A.d.K. 87, Belege zur Rechnung 1867/68. Bestellt wurde der Stein wahrscheinlich über die hiesigen 
Steinhändler Lipkens oder Velings, die auch die Dombauhütte belieferten: A.d.K. 87, Belege zur Rechnung 
1867/68. Thomas Schumacher, S. 222f. 
379 A.d.K. 74, 8.5.1866 Götting an Jungbluth./ Thomas Schumacher, S. 222./ Carola Weinstock, S. 141. 



 77

 
Abb. 24 Adam (Links) und Abb. 25 Eva (Rechts). Foto des Adam: Karin Frohn. Foto der Eva: Domarchiv. 

 

Im Zuge des deutsch/französischen Krieges 1870/71 gab es Nachschubprobleme, die 

Lieferungen des in Frankreich gebrochenen Steines stockten.380  

Angesichts der Mengen an Standbildern, die die Annakapelle im Vergleich zur 

Matthiaskapelle aufweist, mußte Götting auf eine breitere Darstellungspalette zurückgreifen: 

Ein Zyklus von geringerem Umfang birgt nicht in dem Maße die Gefahr, zur Wiederholung 

zu geraten wie ein 42-teiliger. Bei stilistischer Einheitlichkeit zeigen die Werkstücke eine 

gewisse Bandbreite an Verschiedenheit. So variieren, wenn auch nur in Nuancen, sowohl die 

Haltung, die Gewandmotive, Haar- und Barttrachten sowie Gesichtsschnitt und –ausdruck der 

Statuen. 

Die Haltung der Standbilder ist in Modulationen gestaltet, an der Matthiaskapelle kam 

dagegen eine einheitlichere Lösung zum Tragen als an der Annakapelle. Auf recht schmaler 

Bandbreite sind wieder gotische und klassische Merkmale in verschiedener Art kombiniert. 

Adam und Eva sind in knielange Felle gehüllt.(Abb.24/25) Götting äußerte Bedenken, die 

alttestamentarischen Protagonisten nackt darzustellen. Man beschloß, die Ureltern bekleidet, 

nach ihrem Sündenfall, zu zeigen, Nacktheit war auf jeden Fall zu vermeiden.381  

                                                 
380 Thomas Schumacher, S. 117./ A.d.K. 4, 22.9.1871 Götting an Jungbluth.  
381 O.c.k.14, 1873. 



 78 

Ihre Gesichter wirken melancholisch. Bei angewinkelten Ellebogen strecken sie ihre Hände 

„sehnsüchtig nach der Tochter der Verheißung“ aus.382 Gemäß dieser Aussage findet sich an 

ihnen die dramatischste Gebärde, die Götting in seinem Domwerk zeigt.  

Beide Skulpturen sind in sehr aufrechter Haltung positioniert. Ihre Füße stehen recht nah 

beieinander, wobei beide Fußsohlen flach auf der Plinthe aufliegen. So setzt sich nur wenig 

Bewegung nach oben fort, insgesamt wirken die Körper statisch, in der Senkrechten ruhend.  

 

Im Vergleich zu den Ureltern der Menschheit sind die Darstellungen des Joseph, des Joachim 

und der Anna bewegter.(Abb. 26) 

 
Links: Abb. 26 Mittleres Fassadenfeld: Joachim (Links im Bild), Anna (Mitte) und Josef. Foto: Karin Frohn. 
 
Rechts: Abb. 27 Die Muttergottes der mittleren Konsole des Drachenlochs umfing mit dem linken Arm einen 
Jesusknaben, der auf ihrer stark ausschwingenden Hüfte ruht. Foto: Dombauarchiv. 
 

Sie stehen in eher gotisch anmutender Haltung auf ihrer Plinthe. Während Josefs Hüfte zu 

seiner Rechten ausschwenkt, tendiert sein Oberkörper nach links. So beschreibt der gesamte 

Körper Josefs einen zur Anna hin offenen Bogen, den Götting vor allem durch den Faltenwurf 

verstärkte. Auf der rechten Seite der Anna befindet sich die Statue des Joachim 

spiegelverkehrt in gleicher Weise aufgebaut. Die beiden Männer rahmen Anna und geben so 

ihrem Status als Patronin der Kapelle Ausdruck. Diese Aufstellung ist die einzige im 

gesamten Domwerk Göttings, welche die Isolation der einzelnen Statue durchbricht. Nur hier 

beziehen sich mehrere Skulpturen aufeinander. Die Skulptur der Kapellenpatronin zeigt sie in 

hochgeschlossenem Gewand mit Wimpel und Weihel, in der für Göttings Darstellungen 

üblichen Tracht für ältere heilige Frauen. Das weite, nicht enganliegende Untergewand 

entspricht der Tradition der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts.  

                                                 
382 Franz Bock, Rheinlands Baudenkmale des Mittelalters, die Annakapelle.  



 79

Anna erinnert vor allem in ihrer Haltung und auch in dem Faltenwurf ihres unteren 

Gewandbereichs deutlich an die von Götting als Vorbild eingebrachte 

Drachenlochmadonna.(Abb. 27)  

 
Abb. 28 Vergoldete Madonna, Paris 1339. Foto: Grimme, E.G., Aachener Goldschmiedekunst im Mittelalter; Verlag E.A. 
Seemann, Köln 1957. 
 

In seinem Werk ‚Rheinlands Baudenkmale des Mittelalters’ beschreibt Franz Bock die 

Madonnenstatue und Auszüge aus der Geschichte der ehemals 3-teiligen Skulpturengruppe. 

Die Madonna mit Jesusknaben stand auf der mittleren Kreuzblume am Drachenloch. Sie war 

wahrscheinlich nicht für diesen Platz gearbeitet worden, denn ihr war ein 8 Zoll (ca. 25,5 cm) 

hoher Steinblock untergeschoben, um sie ihrem Standplatz anzupassen. Bock vermutete 

daher, daß sie erst im späteren 18. Jh., der Zeit des ‚Zopfstiles’, ihren Platz an dem 

Drachenloch eingenommen habe. Nach Bock waren die Skulpturen dort durch die 

französischen Revolutionstruppen versehrt worden, eine der Seitenstatuen war vom 

„Sansculottenthum“ heruntergerissen worden, alle Köpfe weggeschlagen.383  

Obwohl das Foto nur Fragmente zeigt und nach seiner Beschriftung von 1862 stammt, verrät 

es die höfische Eleganz der Madonna. Ihre Haltung und die Motive an ihrem Faltenwurf 

erinnern an die vieler Madonnen aus dem Raum zwischen Aachen und Paris aus der ersten 

Hälfte des 15. Jahrhunderts.(Abb. 28) Man arbeitete offensichtlich mit gleichen Motiven. Dies 

schließt sich der Einordnung Bocks an: „Der schöne Faltenwurf der Madonna erinnert an 

belgisch-niederrheinische Skulpturen aus der 1. Hälfte des XV. Jh.“  

                                                 
383 Franz Bock, Rheinlands Baudenkmale des Mittelalters, III. Serie. S.8. 



 80 

 
Links: Abb. 29 Sem. Mitte: Abb. 30 Juda. Fotos: Domarchiv. Rechts: Abb. 31 Matthias aus dem Inneren des 
Aachener Chores. Vor 1430. Foto: Hilger, H.P.; Der Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes. 
 

Die häufigst an den Statuen der Annakapelle gezeigte Haltung ist eine abgeschwächte Form 

der Haltung, welche die Statuen des Josef und des Joachim einnehmen. Anhand der Statuen 

des Sem und des Juda kann sie beschrieben werden. Sem ist als Mann um die 40 Jahre alt 

gezeigt.(Abb. 29) Er trägt eine Schriftrolle in seiner linken Hand, die mit der Bibelstelle 

beschriftet ist, die seinen Namen nennt. Sein angewinkeltes rechtes Bein ist weniger 

eingeknickt als am Josef, der Körperbogen in geringem Maße durch den Verlauf der 

Gewandlinien betont. Außerdem faltet sich das Gewand wallend auf und negiert so den 

Körper.  

Ähnlich ist die Skulptur des Juda aufgebaut.(Abb. 30) Seine Beinstellung verdeutlicht sich im 

Verlauf seiner Banderole. Der auf ihr vermerkte Wortlaut ‚Juda leo fortis’ floß in das 

Darstellungskonzept ein. Der Dargestellte erinnert in seiner kühnen Haltung und mit seiner 

wildgelockten Haartracht an einen Löwen.  

Bei allen Statuen für die Annakapelle ist die jeweilige Haltung sorgfältig herausgearbeitet und 

schlüssig visualisiert, der gesamte Körper vom Fuß bis zum Scheitel ist einbezogen. Diese 

Stimmigkeit in der Haltung ist durch das Verhältnis von Gewicht zu Bewegtheit bedingt. Die 

Vorbilder, die Chorinnenapostel, können zur Erklärung herangezogen werden: Ein teilweise 

recht schwungvoller, typisch gotischer Bogen liegt ihrer Haltung zugrunde. Dem mußte der 

mittelalterliche Bildhauer die Hüft- und Beinstellung anpassen, um eine nachvollziehbare 

Gewichtsverteilung zu schaffen. Die klassische Ponderation eignet sich dazu nur bedingt, da 



 81

der Körper hier notwendigerweise keine Ausbrüche aus dem Aufbau der senkrecht 

aufeinander ruhenden Massen wagen kann. Die Gewichtsverhältnisse würden unglaubwürdig.   

Durch den langen voluminösen Umhang des Matthias aus dem Chorinneren drückt sich sein 

linkes Knie deutlich durch das Gewand durch, die Innenseite dieses Fußes steht dem 

Betrachter frontal entgegen.(Abb. 31) Der andere Fuß steht bei fast gestrecktem rechten Bein 

weit rechts vorne. Die Hüfte ist nach hinten gedrückt, während der Oberkörper wiederum 

nach vorne über das offene Buch gebeugt ist. So stellt der Apostel einen nach seiner Rechten 

geöffneten Bogen dar, der durch Faltenwurf, Axtstil und Buch verstärkt wird.  

Ein ähnlich lebendiger, bogenförmiger Aufbau ist im Zyklus der Annakapelle nur in 

abgeschwächter Form wiederzufinden. Am deutlichsten hat er sich an den Statuen Josephs 

und Joachims erhalten. Im Vergleich zu diesen beiden Skulpturen sind die Apostelstatuen der 

Matthiaskapelle deutlich an einem senkrechteren Aufbau orientiert. Durch die näher am 

Bogen entworfene Haltung der Statuen der Annakapelle scheinen sie bewegter als die Statuen 

der Matthiaskapelle. Wo die aufrechtere, bewegungsärmere Haltung der Apostel der 

Matthiaskapelle den Eindruck von lehrhafter Autorität und Strenge bedingt, erweckt die 

Bewegtheit der Statuen der Annakapelle beim Betrachter den Anschein, 

lebenszugewandterem Sein und Handeln gegenüber zu stehen.  

 

In diesem Zusammenhang gilt es außerdem, auf die Haltung und Ausrichtung der Köpfe zu 

verweisen. Diese sind mehr oder weniger, je nach Standort der Statuen, gesenkt und oft leicht 

zur Seite gerichtet. Je höher die jeweilige Skulptur positioniert ist, desto stärker ist der Kopf 

nach unten geneigt. Ein Vergleich der Skulpturen der Annakapelle mit denen der 

Matthiaskapelle ergänzt die Überlegung. Die Statuen der Matthiaskapelle stehen nur ein 

kleines Stück höher als die höchsten der Annakapelle. Ihr Blick ist bei einigen Statuen zwar 

auch nach unten gerichtet, geht aber deutlich über die Köpfe der Betrachter hinweg. Dieses 

‚Hinwegschauen über den Betrachter’ spielt in den Kanon des gesamten Ausdruckes hinein, 

den die Statuen der Matthiaskapelle tragen: In ihrer Losgelöstheit von der diesseitigen Welt 

nehmen sie keinen Kontakt mit ihren Bewohnern, uns Betrachtern, auf. Sie scheinen über den 

Dingen zu schweben. Anders an der Annakapelle, hier ist der Blick der Statuen egal aus 

welcher Höhe fast immer auf den nahe der Kapelle stehenden Betrachter gerichtet. Damit 

bieten sie dem Schauenden eine direkten, sehr persönlichen Zugang. Der Betrachter erscheint 

als Mensch unter Menschen, er steht nicht vor einer Reihe von heiligen Lehrern, wie an der 

Matthiaskapelle. In ihrer Haltung haben die Statuen der Annakapelle insgesamt eine weniger 

idealisierte als menschliche Attitüde.  



 82 

 
Abb. 32 Hildegard vom Kreuznacher Kreuzfuß, Hans von Reutlingen, Anfang 16. Jahrhundert, 
Schatzkammer Aachen. Foto: Grimme, E.G.; Hans von Reutlingen.  

 

In ihrer Bekleidung verweisen die Statuen der Annakapelle deutlich auf ihre Vorbilder, die 

Chorinnenapostel. Die Anlehnung tritt in der Materialität der Gewandung und ihrem 

Faltenwurf zutage. Auch die Gewänder der Figuren des Kreuznacher Kreuzfuß in der 

Aachener Domschatzkammer mögen Götting mit zu seiner Lösung inspiriert haben.(Abb. 32) 

Die Apostel der Matthiaskapelle sind in recht einfachen Gewändern aus dünnem Stoff 

gezeigt. Die Bildwerke der Annakapelle sind dagegen mit einer schwerer und wertvoller 

scheinenden Stoffdarstellung ausgestattet. Diese ist präzise ausgearbeitet. Unter anderem 

bedingt die Art des dargestellten Materials den Faltenwurf: Das dickere Material schlägt 

breitere, voluminösere Falten. Der Schwung ist dennoch dem der Apostelstatuen der 

Matthiaskapelle ähnlich. An den Statuen der Annakapelle ist der Faltenwurf etwas freier 

ausgefallen. Neben einer dekorativeren Note weist ihre Drapierung weniger Schematisierung 

auf: Ihnen ist weder die radiale Geometrie der Gewandung noch die typische, strenge 

Aufteilung der Schüssel und Röhrenfalten zu eigen, wie sie an den Statuen der 

Matthiaskapelle zu sehen ist. Diese sind stärker auf die Vertikale hin angelegt, während der 

Faltenwurf der Statuen der Annakapelle etwas ungeordneter und daher belebter aussieht. Die 

Richtungsimpulse dieser Draperie unterstützen die Haltung der Dargestellten, während sie 

deren Körperformen in einem stärkeren Maße verdecken, als das die Gewandung der Apostel 

der Matthiaskapelle tun. 



 83

 
Abb. 33 Gewandsäume des Joses (Oben) und des Simeon (Unten) Fotos: Karin Frohn. 

 

Zur näheren Identifizierung unbekannterer Dargestellter, wie etwa Seth, Sem oder Joses, war 

Götting angehalten, sie mit der Nennung ihres Namens auf der Plinthe zu kennzeichnen.384 

Götting brandmarkte die von Laurent so vorgeschlagene Namensverortung als Stilbruch, 

woraufhin, ebenso ungewöhnlich aber unauffälliger, der Gewandsaum oder aber eine 

Banderole, wie an Juda und Sem, als Ort der Namensnennung gewählt wurde.385 

                                                 
384 A.d.K. 74, 18.4.1868/ Domarchiv 96, 6.10. 1869 Götting an Propst Schlünkes. 
385 Ebenda. 



 84 

4.3. Der Mensch im Antlitz der Heiligen 

 

 
Von Oben nach Unten:  
Links: Abb. 34 Maria Salome. Rechts: Abb. 35 Isaak, beide mit zart-melancholischen Gesichtern. 
Abb. 36 Anna. Abb. 37 Elisabeth. Beider Gesichtszüge weisen sowohl Strenge wie auch Milde auf. Fotos: Karin 
Frohn. 
 

Die Unterschiedlichkeit der dargestellten Personen mag mit dafür verantwortlich sein, daß 

sich die Antlitze der Annakapelle abwechslungsreicher zeigen als die an der Matthiaskapelle. 

Die Thematik des Zyklus umfaßt sowohl Männer als auch Frauen verschiedener 

Lebensstadien. Die Variationsbreite liegt jedoch nicht nur in alters- bzw. 

geschlechtsspezifischen Merkmalen, sondern auch in Gesichtsschnitt und Haartracht. Für 

diesen, wenn auch relativen, Abwechslungsreichtum ist neben der schmalen Spanne an 

ausgedrückten Stimmungen vor allem der Gesichtsschnitt einiger Statuen verantwortlich. 

Diese brechen durch einen geringren Grad an Idealisierung aus der Schematik aus und 

beleben den gesamten Zyklus. Wieder kann nur von Nuancen gesprochen werden.  

Wie schon im Rahmen der Abhandlung der Matthiaskapellenstatuen anhand des 

Darstellungstypus für ältere Männer erwähnt, bieten neugotische Bildwerke bezüglich des 

Gesichtstypus nur wenig Auswahl. Engel, jüngere weibliche Protagonistinnen und Jünglinge 

wurden mit lieblichen, idealen Zügen in der Art der klassizistischen Bildhauerei versehen. 

Eine gerade Stirn-Nasen-Linie in einem Gesicht mit weichen Übergängen und wenigen 



 85

Kanten prägen diesen Typus. Hier sind an der Annakapelle die Maria Salome und der Isaak 

zu nennen.(Abb. 34/35) Bejahrte Frauen, wie Anna und Elisabeth, wurden als Matronen mit 

pragmatisch wirkenden, mütterlichen Zügen gezeigt. (Abb. 36/37) 

 

 
Abb. 38 Josef (Links) und Abb. 39 Joachim. Foto: Karin Frohn. 
 

Gemessen an der üblichen Schematisierung in der Neugotik befinden sich an der Annakapelle 

neben den Statuen, welche die aufgeführten Schemata befolgen, auch Skulpturen, die 

unabhängiger davon in recht eigener Weise ausgeführt sind. Zur Verdeutlichung des 

Sachverhalts: Die Darstellung älterer Männer geschah üblicherweise nach dem ‚strengen 

Typus’, wie er an den Statuen der Matthiaskapelle zu sehen ist. Die Gesichter des Josef und 

des Joachim sind dagegen freier gestaltet.(Abb. 38/39) Schon Cremer hob sie lobend 

hervor.386 Ihr Aufstellort an der Hauptfassade dürfte für Götting die größte Motivation 

gewesen sein, in ihnen all sein Können zu demonstrieren. Sie sind innerhalb des 

Annakapellenzyklus als qualitativ hochwertigste Statuen zu betrachten. Beide sind als ältere 

Männer etwa im Alter von um 60 Jahren gezeigt. Joachim ist mit füllig langgewachsener 

glatter Bart- und Haartracht und schmalem, fein ausgeprägtem Antlitz gezeigt. Über einer 

schmalen Nase liegen die Augen tief in ihren Höhlen. Josefs Gesicht ist völlig anders 

geschnitten. Es ist rundlich geformt, was die ebenfalls rund gelockte, kürzere Haar- und 

Barttracht nur unterstützt. Seine Physiognomie ist die eines reliefarmen, eher grob 

                                                 
386 A.d.K. 89, 10.9.1869, Götting an Karlsverein. 



 86 

geschnittenen Gesichtes. Die Augen stehen leicht hervor, die Nase ist runder, 

grobschlächtiger. In dieser individuelleren Gestaltung sind sie weniger die Helden der Art, die 

im Kulturkampf zur Demonstration von Machtanspruch herangezogen wurden. Sie sind 

‚stillere’ Helden von weniger streithaftem Typus. Schnell vermitteln sie dem Betrachter die 

Erfülltheit eines gottesergebenen, vorbildlichen Lebens. 

Hierbei spielt auch die Mimik eine Rolle: Joachims Gesicht spiegelt ernste Besinnlichkeit und 

eine Spur von Melancholie wider, trotz seiner asketisch scheinenden Hagerkeit strahlt es 

dennoch menschliche Wärme aus. Letztere Eigenschaft ziert auch Josefs Antlitz, obwohl ein 

gänzlich anderer Charakter aus ihm spricht. Es trägt weniger harte Züge und zeichnet einen 

scheinbar lebensfroheren Menschen. Der Josef ist hinsichtlich seines Gesichtsausdruckes 

wohl das ambivalenteste und damit bemerkenswerteste Beispiel innerhalb des gesamten 

Zyklus. Dennoch wirkt es verhalten im Vergleich mit der Ausdruckskraft der Gesichter der 

vorbildhaften Chorinnenstatuen. Deren Charakter ist in scharfen Schnitt sehr 

abwechslungsreich gezeichnet. So an der dortigen Statue des Thomas (Abb. 40), der in 

Gesicht und Gestik den Ausdruck eines Mannes trägt, der aufmerksam und konzentriert in 

einem Disput steht.  

 

 
Abb. 40 Thomas aus dem Inneren des Chores, Aachener Domchor, vor 1430. Foto: Hilger, H.P.; Der 
Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes. 
 

In Zusammenhang mit dem Ausdruck gilt es noch, eine Besonderheit an der Ausformung der 

Augen anzusprechen: An den Statuen des frühen Domwerks Göttings kommen die Augäpfel 

als geschlossene Flächen unter den Lidern zum Vorschein. Keine Bohrung oder ähnliche 

Markierungen für die Iris präzisieren den Blick, dieser wird in erster Linie durch die 

Ausrichtung des Kopfes bestimmt und geht dadurch in die Ferne. Die so beschaffenen Statuen 

wirken unnahbar im Vergleich zu den Statuen, deren Iris mit einer Bohrung im Augapfel 



 87

fixiert ist. Diese Behandlung findet sich an den Statuen der Hauptfassade der Annakapelle. 

Sowohl Joachims als auch Josefs und Annas Augen weisen eine Pupille auf, die ihnen eine 

Lebensnähe und Betrachterzugewandtheit verleiht, wie sie den Statuen ohne Bohrung abgeht. 

Durch diesen scheinbar kleinen Eingriff mindert sich ihre Denkmalhaftigkeit. Die 

Marienstatue der Karls- und Hubertuskapelle, die ja nach verworfenen Plänen eine der 

Hauptstatuen für die Annakapelle sein sollte, weist diese Eigenschaft jedoch nicht auf. In 

Göttings späteren Werken, so an den Statuen für den Chor, ist die eingebohrte Iris häufiger 

festzustellen, nie jedoch an klassizistisch ausgeformten Gesichtern der jungen Frauen, Engeln 

und Jünglingen. Einigen, jedoch bei weitem nicht allen Figuren älterer Männer, ist dieses 

Merkmal zu eigen. So unter anderem an den Patriarchen, den Propheten und auch an Ritter 

Chorus am Chor. Wie und Warum Götting dazu kam, nur einige Statuen derart zu bearbeiten 

muß offen bleiben. 

An den Statuen der Annakapelle sind die Haarsträhnen im Hochrelief herausgearbeitet und in 

oft symmetrischen, schönlinigen Schwüngen geführt. Hier treten nochmals deutlich die 

Chorinnenapostel als Vorbilder hervor, welche in der Ausformung der Haare schon für die 

Statuen der Matthiaskapelle Anleihe boten. Götting hat sich an den Chorinnenskulpturen nicht 

nur die Art der Stilisierung, sondern auch Anregung für die Frisuren geholt.(Abb.42-44) 

 
Oben: Abb. 41/42 Sem (Links) und Matthäus (Chorinneres). Unten: Abb. 44/ 44 Abraham (Links) und 
Andreas (Chorinneres) Aachener Domchor, vor 1430. Fotos neugotische Statuen: K. Frohn.. Fotos Chorinnenapostel: Hilger, 
H.P.; Der Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes. 
 

 



 88 

4.4. Die Engel in den Bogenleibungen der Annakapelle 

 

Zuletzt seien noch die kleinen Engelstatuen erwähnt, die sich an den drei ehemals offenen 

Bögen des unteren Teiles der Annakapelle befinden. Je 6 Konsolen an den 2 seitlichen und 8 

Konsolen im mittleren Bogen sind in den Leibungskehlen angebracht. Auf ihnen sitzen und 

knien Engelsgestalten in einer Größe von ca. 37 cm in den seitlichen, bis 53 cm im mittleren 

Bogen. Hier sind sie mit Weihrauchfässern und Leuchtern gezeigt, im östlichen Bogen weisen 

sie Werkzeuge der Kunst im Dienste der Kirche auf, im westlichen Musikinstrumente. Eine 

Quelle, aus der Götting vorbildhafte Arbeiten bezog, ist aufgrund ihrer Schlüssigkeit schnell 

ausgemacht, es sind die Konsolenengel des Chorinneren.(Abb. 45) Diese sind zur gleichen 

Zeit und in Zusammenhang mit den Aposteln des Chorinneren entstanden; für die Darstellung 

kniender und sitzender Engel stellten sie also die naheliegendste Vorgabe für den Bildhauer 

dar. Dementsprechend finden sich zwischen Originalen und Nachempfindungen deutliche 

motivische Gemeinsamkeiten. So die Flügelform: Götting hat sie von dem Engel des 2. 

Chorpfeilers entlehnt und behielt sie in seiner gesamten Schaffenszeit bei.387  

 
Abb. 45 Aus dem Aachener Chorinneren: Engel mit Laute, 2. Chorpfeiler. Vor 1430. Foto: Hilger, H.P.; Der 
Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes. 
 

Weitere Inspiration hatte Götting in Köln, Nürnberg, Brüssel und Paris gesucht.388 Dort hatte 

Götting sitzende und stehende Heilige und Engelsgestalten in den Bogenleibungen gesehen, 

die in allegorischer Verbindung zu den Patronen der jeweiligen Kirche /Kapelle standen.  

                                                 
387 Zählung von H.P. Hilger, Der Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes übernommen. Siehe ebenso die 
Flügelform am 7. Chorpfeiler innen.  
388 A.d.K. 74, Götting an Jungbluth vom 22.10.1867. 



 89

 
Oben links: Abb. 46 Bogenegel am Südportal von Notre Dame de Paris. Um 1250. Foto: Aubert, M.; Gotische 
Kathedralen und Kunstschätze in Frankreich; Rhein. Verlagsanstalt, Wiesbaden, ohne Jahr. 
 
Oben rechts: Abb. 47 Engel mit Violine vom Westbogen. Foto: Karin Frohn.  
 
Unten: Abb. 48 2 Engel vom Ostbogen. Foto: Karin Frohn. 

 

Der Bildhauer schlug vor, seine Engel in der Art zu gestalten, wie sie sich an Notre dame in 

Paris befinden.(Abb. 46) Mit diesen Vorgaben teilen die Engelsdarstellungen einige 

Gemeinsamkeiten.  

Trotz ihrer geringen Größe sind die Engel bis ins Detail durchgeformt, die einzelnen Finger 

einer Hand sind ebenso deutlich auszumachen wie die Ausführung ihrer Haare und die 

Feinheiten ihrer Attribute und Gegenstände. 

In ihren Stilmerkmalen passen die Engel zu den Standfiguren der Annakapelle. Auch sie sind 

ein Konglomerat aus klassizistischen und gotischen Eigenschaften in verschiedener 

Zusammensetzung.  



 90 

Der Vergleich eines Engels mit Weihrauchfaß vom Mittelbogen (Abb. 49) mit den zwei 

oberen des Westbogens (Abb. 50) zeigt die Spanne, die Götting mit seinen Darstellungen 

abdeckte.  

 
Oben: Abb. 49 Engel vom Mittelbogen mit Weihrauchfaß. 
 
Unten: Abb. 50 2 Engel des Westbogens, links im Bild der Engel mit Heerhorn. Fotos: Karin Frohn. 
 

Insbesondere der Engel mit Heerhorn weist viele gotische Merkmale auf.  

In seiner gedrungenen, runden Machart unterscheidet er sich deutlich von dem Engel mit 

Weihrauchfaß. Dieser ist auch aufgrund seiner ca. 16 cm mehr Größe schlanker in die Höhe 

gezogen, er ist auf anderen Proportionen beruhend entworfen. So zu sehen an seinem 

langgezogenen Hals. Außerdem ist er auch in Gesichtsschnitt und Haartracht der 

klassizistischen Kunst näher. 



 91

5.1. Die Ausstattung der Karls- und Hubertuskapelle  

 

An der Nordseite des Münsters, Analog zur Annakapelle, liegt die Karls- und 

Hubertuskapelle. Ihr oberes Geschoß ist Karl dem Großen, das untere Hubertus, dem Bischof 

von Lüttich geweiht. Die Fertigstellung liegt vor dem Jahr 1474, in dem die Kapelle geweiht 

wurde.389 An der Ostseite der Karls- und Hubertuskapelle befanden sich, teils über dem 

Portal, teils an den Strebepfeilern, die Skulpturen Göttings. Sie wurden 1987 aus 

erhaltungstechnischen Gründen von ihren Sockeln genommen.390 Ein Zyklus von 8 Statuen 

stand auf gotischen Sockeln und unter gotischen Baldachinen. Während die Statuen, die über 

dem Portal standen, ca. 150 cm messen, sind die Statuen für die Strebepfeilern von ca. 190cm 

Länge.  

 

 
Ansicht von Osten, Portalseite 

1. Maria mit Jesus auf der mittleren Hauptkonsole über dem Portal; 2. Karl der Große; 3. Bischof Hubertus; 4. 
Hildegard, Gemahlin Karls; 5. Arnulf, Ahne Karls; 6. Bischof Lambertus; 7. Bischof Floribertus; 8. Engel als 
Wappenherold auf der Konsole im Portalbogen  
 

 

                                                 
389 Karl Faymonville, Das Münster zu Aachen. S. 64. 
390 Näheres dazu bei der Erörterung des Erhaltungszustandes. 



 92 

5.2. Stilsprünge 

 
Links: Abb. 51 Tafelbild eines Engels Aachen, um 1460. Domschatzkammer Aachen. Foto: Karin Frohn. 
 

Rechts: Abb. 52 Zeichnung der Tafelmalerei in Kanonikus Bocks Veröffentlichung „Rheinlands Baudenkmale 
des Mittelalters“, siehe: „Die Doppelkapelle des heiligen Mathias am karolingischen Münster zu Aachen.“. 
 

Die Karls- und Hubertuskapelle sollte aufgrund ihrer Erbauungszeit mit Figuren im Stil der 

Bildhauerei der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts ausgeschmückt werden.391 Als 

Anlehnung dienten, anders als bei den bisher vorgestellten Statuen, vornehmlich 

Tafelmalereien als Stilvorgabe. Bloch nennt die Malerei als hauptsächliche Inspirationsquelle 

für neugotische Bildhauer.392  

Die Tafeln wurden von Kanonikus Bock vorgeschlagen; schon zur Ausstattung der 

Annakapelle wurden sie erwähnt.393 Die Malereien befanden sich nach Bocks Auskunft an 

den Außen- und Innenwänden von kunstreich verzierten Reliquienschränken, die im Jahr 

1869 innen an den Brüstungsmauern der Matthiaskapelle standen.394 Bei den heute noch 

erhaltenen Stücke handelt es sich um die ‚33 Heiligendarstellungen vom sogenannten 

Schutzkasten des Marienschreines’, die heutzutage im Tresor der Aachener 

Domschatzkammer eingelagert sind. Bock ließ das abgezeichnete Engelmotiv der Rückwand 

                                                 
391 Domarchiv 96, 24.12.1869 Kanonikus Bock an Kapitel. 
392 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 356. Peter Bloch, S. 8. 
393  A.d.K. 74. Domarchiv 95, 16.1.1869 Kanonikus Bock an Kapitel. 
394 Bock, Rheinlands Baudenkmale des Mittelalters, Die „Annakapelle“. Hier verdeckten sie das Stabwerk. Bock 
mutmaßte, daß die Schränke den Mauernischen angepaßt waren, die sich an der Wand der Matthiaskapelle zum 
Oktogon befinden. Ihre Höhe muß etwas über 4´ (ca. 1,5 m) gelegen haben: Ein Reliquiar dieser Größe fand, den 
Schrank ausfüllend, darin Platz. Einer der 5 Schränke war in der Mitte vertikal geteilt. 



 93

eines Schrankes in seinem Buch ‚Rheinlands Baudenkmale des Mittelalters’ abdrucken. Es 

befindet sich auch heute noch unter den Tafeln. (Abb. 51/ 52)395  

Bock ordnete die Tafeln als Arbeiten eines ausgezeichneten Meisters der kölnischen Schule 

aus dem späten 15. oder frühen 16. Jh. ein. Nach heutiger Einschätzung sind die Malereien 

Aachener Ursprungs und entstammen der Zeit um 1460. In der Schriftenreihe des 

Karlsvereins informieren Willy Christ und Georg Minkenberg über die Geschichte der 

Bildtafeln.396 Vieles an den Darstellungen für die Karls- und Hubertuskapelle ist den 

Tafelmalereien entlehnt. Deutliche Motivübernahmen lassen sich nicht nur in Details an 

Kleidung und Ausstattung feststellen, darüber hinaus hat Götting wieder vor allem die 

Stimmung der vorbildhaften Kunstwerke in seine Statuen einfließen lassen.  

 

Zwar gewährte Götting in seinem Kostenvoranschlag die „schöne und stilgerechte“ 

Ausführung der Statuen im Charakter der Bauepoche, aus der die Kapelle stammt.397 Trotz 

der Anleitung durch die Tafelmalereien stand Götting aber vor einer schier unlösbaren 

Aufgabe: mit der Aufnahme der ehemals für die Annakapelle gedachten Muttergottes in den 

Zyklus war dessen einheitliche Gestaltung nicht machbar: Einerseits mußten die übrigen 7 

Stauen der Karls- und Hubertuskapelle im Verhältnis zur Muttergottesstatue stehen, die im 

Stil des frühen 15.Jh. gearbeitet war. Andererseits mußte der Zyklus für die Karls- und 

Hubertuskapelle durch den Stil der zweiten Hälfte des 15. Jh. geprägt sein, also einen 

stilistischen Unterschied zu der Muttergottes aufweisen. 

Auch aus diesem Grund, nicht nur aufgrund der neuartigen Vorlagen, scheint Götting um 

neue Lösungen und Motive bemüht gewesen zu sein. Der Bildhauer arbeitete mit Anleihen 

aus verschiedenen Regionen und gotischen Epochen; es wirkt, als habe er versucht, die 

Differenzen zwischen den vorgegebenen Stilen durch aufwendige Gestaltung zu verwischen.  

Dies zum einen, indem Götting die Statuen der Karls- und Hubertuskapelle in der Art vieler 

spätgotischer Werke nach ‚raffinierterem’ Entwurf gearbeitet hat. Die Statuen erscheinen im 

größeren Maß durchgestaltet als die vorherig beschriebenen. Zum anderen sind die Statuen 

mit einer reichen Ausstattung versehen.  

Vorsichtig eingebracht, konnten raffinierte Komposition und eine prächtige Ausstattung in der 

Neugotik als Synonym für die spätgotische Skulptur aufwarten, ohne mit verbreiteten 

ästhetischen Vorstellungen zu kollidieren. Die Spätgotik wurde im allgemeinen abgelehnt. Im 

                                                 
395 Ebenda., die Matthiaskapelle. 
396 Willy Christ/ Georg Minkenberg, Gemälde und Skulpturen des Aachener Domes, Aachen 1995. S.32ff. 
397 A.d.K 116, 4.3.1870 Götting an Jungbluth. 



 94 

‚Organ für christliche Kunst’ und auch in der Korrespondenz um die Aachener Domstatuen ist 

ein sehr negatives Bild vom spätgotischen Stil gezeichnet.398.  

 

Es ist es also nicht verwunderlich, daß Götting nur bedingt spätgotische Elemente in seine 

Arbeit einbrachte. Nur an wenigen Stellen finden sich Motive der späten Epoche klar 

übernommen. Mal ist es ein Trachtenteil, mal ein manieriertes Motiv im Faltenwurf, daß sich, 

-oft auf den Tafelbildern vorgegeben- im neugotischen Statuenzyklus wiederentdecken läßt. 

Wie bewußt Götting mit diesem Stilmittel umging, läßt sich aus der Rechnung zu dem 

Wappenengel erahnen. Der Bildhauer beschrieb sein Werk hier explizit als „reich und 

kompliziert“ ausgeführt.399  

 

Die Haltung der Figuren beruht auf der Senkrechten, die oft durch Stab oder Schwert betont 

ist. Die Statuen für diese Kapelle zeigen im Vergleich zu den bogenförmig aufgebauten 

Bildwerken der Annakapelle also insgesamt weniger Bewegung.  

Auch bezüglich ihrer Draperie unterscheiden sich die Statuen der Karls- und Hubertuskapelle 

deutlich von den vorher geschaffenen Werken. Die Statuen der Matthiaskapelle, und mehr 

noch die der Annakapelle, sind mit einem dynamischeren Faltenwurf versehen. Gemäß der 

auf dem senkrechten Lot beruhenden Haltung der Statuen ist auch die Linienführung ihrer 

Gewänder vornehmlich in vertikalen Richtungsimpulsen gestaltet. An den Statuen der Karls- 

und Hubertuskapelle sind nicht die bisher üblichen, frei zu Boden fallenden Diagonalen zu 

sehen. Statt dessen bringt der Bildhauer vermehrt in sich geschlossene, senkrechte 

Formationen oder Anordnungen von Schüsselfalten zur Ansicht. Die Draperie zeigt 

hauptsächlich Motive aus dem späten 15. Jahrhundert, es sind aber auch Anlehnungen an 

frühere Epochen auszumachen. Eine über den gesamten Zyklus reichende Einheitlichkeit der 

Draperie wie an Matthias- und Annakapelle ist dem Zyklus für die Karls- und 

Hubertuskapelle nicht zu eigen.  

Trotz der Bemühungen, die Muttergottes in den Zyklus einzubinden, ist dies nur bedingt 

gelungen. 

                                                 
398 O.c.K. 14/1873, S.165. Domarchiv 95, 19.1.1869 Kanonikus Bock an Kapitel/ A.d.K. 74, 5.1.1869 
Cremer/Ark-Gutachten. Die späte Gotik wurde als Verfallsstadium der gotischen Kunst verurteilt. In der 
Einfachheit der Frühgotik sah man Wahrhaftigkeit, die Spätgotik galt als verkünstelt. Klaus Niehr, S. 108. 
399 A.d.K. 104, 31.12.1874 Götting an Karlsverein. 



 95

5.3. Zum Stil der Skulpturen 

 

 
Abb. 53 Arnulf. Foto: Karin Frohn. 

 

An Arnulf ist die für Eremiten übliche Kleidung, jedoch ohne Kopfbedeckung, 

eingebracht.(Abb. 53) Seine rechte Hand scheint die Zeilen des aufgeschlagenen Buches 

entlang zu fahren, welches er in der Hand des linken, angewinkelten Armes hält. Ein Motiv, 

wie es der Apostel Thomas (s. S. 83) im Chorinneren vorgegeben haben könnte, dessen Blick 

jedoch nicht im Buch versenkt ist. 



 96 

Auf der Plinthe der Statue liegt eine Herzogmütze, Arnulf scheint –Sinnbild für den Verzicht 

auf seine weltliche Macht- von ihr herabzusteigen. Sein rechter, unter den Körper gesetzter 

Fuß ruht noch auf der Kopfbedeckung, der linke Fuß ist nach vorne gestellt. Arnulfs Hüfte ist 

aufgrund dieser abwärts führenden Schrittbewegung leicht nach vorne gedrückt. Die Skulptur 

weist ein in sich schlüssiges Verhältnis von Haltung und Statik auf, das Gewicht des Körpers 

ist in dieser Momentaufnahme eines Schrittes in den Sockel geleitet. Auch die Statue der 

Hildegard ist in derart ausgewogenem Verhältnis gestaltet, sie steht nahezu ohne 

Schrittbewegung aufrecht.  

Verschiedene Legenden setzen Arnulf und Hildegard in ein verwandtschaftliches Verhältnis 

zueinander, beide sind in der Arnulfkirche in Metz begraben. So ist es mit Sicherheit nicht als 

Zufall zu bezeichnen, daß die beiden Statuen in ihrer Draperie und besonders in der von ihnen 

getragenen Stimmung viele Gemeinsamkeiten aufweisen. Beider Blick ist leicht nach unten 

gerichtet, sie wirken in sich versunken. Arnulf wie auch Hildegard wenden sich weder in 

Gestus noch in Blickrichtung an den Schauenden, trotzdem wirken sie nicht verschlossen und 

isoliert, sondern eher ‚nach innen gekehrt’. Arnulf liest in dem Buch, das er mit beiden 

Händen auf Höhe seines Bauches hält. Kontemplativ versunken –wie es von einem Einsiedler 

erwartet wird- ist er dennoch Teil dieser Welt. Ebenso die Hildegard: Wiewohl sie ihren Blick 

sinnend nach unten in Richtung des vor der Kapelle stehenden Betrachters lenkt, scheint sie 

mehr in sich hinein zu schauen. Die Skulpturen Arnulfs und Hildegards bieten im Vergleich 

zu den weiteren Statuen des Zyklus ein weniger denkmalhaftes Gesamtbild, sie wirken nicht 

übermäßig repräsentativ. 

Die Faltenwürfe der Kleidung Hildegards und Arnulfs können als die gelungensten innerhalb 

des Zyklus angesehen werden.  

Die Linienführung ihrer Gewandung ist in großer Klarheit komponiert. Der Blick wird auf 

den Kopf und den Oberkörper konzentriert, der durch das Gewand gerahmt wird. Von hier 

aus führen die Bewegungsimpulse der außen herabfallenden Gewandfalten über die 

Unterarme und Hände vor die Mitte des Körpers. Hildegard rafft in keuscher Gebärde mit 

beiden Händen ihr Gewand auf Höhe des Bauchnabels zusammen, mit neugotischer Liebe 

zum Detail ausgearbeitet, falten sich hier stellenweise 4 Lagen Stoff sichtbar übereinander. 

Arnulf hält an diesem Knotenpunkt der Draperie das Buch vor seinen Körper. Von hier aus 

laufen die Linien über eine lieblich anmutende Spirallinie nach unten in den Sockelbereich. 



 97

 
Abb. 54/ 55 Reglindis (Links) und Uta (Rechts) Westchor des Naumburger Domes, nach 1249. Fotos: Skulptur, 
Band 1; hrsg. von: Ceysson, Bernard; Bresc-Bautier, Geneviève, u.a.; Editions d´Art Albert Skira; Genf 1987.  
 

Der rahmenartige Aufbau am Oberkörper und auch die Spirallinie erinnern an die 1249 

erstellten Statuen im Westchor des Naumburger Domes. Von der Darstellung der Reglindis 

mag das Motiv des gerafften Gewandes der Hildegard herrühren, welches Götting mit 

geklärter Linienführung übernahm und mit spätgotischen Elementen versah.(Abb. 54) An 

ihrem Umhang ist unten eine ähnliche Spirale, aber in kleinerer Ausführung, zu sehen. An der 

Skulptur der Uta hingegen erstreckt sich die gewundene Form, wie bei Hildegard mittig, vor 

dem gesamten unteren Teil des Skulpturenkörpers.(Abb. 55) 

Arnulfs Ausstattung ist zwar als Kleidung eines Eremiten, dennoch aber aufwendig gestaltet. 

Durch die schönlinige Draperie, Buch, Stab und Beutelchen am Gürtel wirkt sie Skulptur 

prachtvoll. Hildegard ist als Kaiserin mit Krone gezeigt, unter der sie ein schulterlanges 

Kopftuch trägt. Ihre Physiognomie weist runde, volle Züge auf und erinnert an spätgotische 

Skulpturen, die durch Einflüsse aus der mittelalterlichen italienischen Bildhauerei bestimmt 

sind. Ihre Haare ruhen zu Schnecken aufgerollt an den Seiten ihres Kopfes, eine Mode des 

späten 15. Jahrhunderts. Über einem an den Borten verzierten, miederartig engem Teil der 

höfischen Tracht aus der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts trägt sie einen an den Säumen 

besetzten Umhang.  



 98 

 

 
Links: Abb. 56 Lambertus. Foto: K. Frohn  
 
Rechts: Abb. 57 Platte vom Denkmal des heiligen Bonifatius, Mainzer Dom.  
Foto: Kautzsch, R.; Der Mainzer Dom, Band 1; Frankfurter Verlags-Anstalt, Frankfurt am Main, 1925. 

 

Eine ausgewogene Haltung, wie sie an den Statuen Arnulfs und Hildegards zu sehen ist,. 

weisen die Statuen der Bischöfe und auch die des Karl nicht auf.  

In der Haltung der Bischöfe übernimmt der Bischofsstab eine im wahren Wortsinne tragende 

Rolle. Der Stab ist offenbar als Teil des statischen Aufbaues gedacht. In allen drei Fällen 

stützt er die Bischöfe an der Seite ab, an der sich ihr Spielbein befindet. Die Senkrechte des 

Stabes dominiert die Darstellung an der jeweiligen Seite, sie bildet die direkte Verbindung 

zwischen Schulter und Fuß. Während das Knie des Standbeins nach innen einschlägt, lugt der 

jeweilige Fuß hinter dem Stab aus der Kontur heraus. Hubertus und Floribertus stehen in 



 99

gleicher Haltung, bei ihnen gelingt der Balanceakt mit Stab annähernd, wiewohl sie optisch zu 

ihrer Linken wegzukippen drohen.  

Der nahezu spiegelsymmetrisch aufgebaute Lambertus hingegen hat dieses Moment 

überschritten.(Abb. 56) Seine unter dem Gewand sichtbaren Füße scheinen nicht Teil des 

Körpers zu sein, das Gewicht ist nicht in die Plinthe abgeleitet.  

Zitate nach gotischen Vorbildern oder Teilstücken derselben waren gerne gesehen, auch wenn 

sie aus entfernteren Regionen stammten.400 Götting erwähnte im Zusammenhang seiner 

Studienreise auch die Stadt Mainz. Die Bischofsdarstellungen der Karls- und Hubertuskapelle 

könnten durch Bildwerke inspiriert sein, die sich im Mainzer Domes befinden, nämlich durch 

die Grabplatten der dortigen Bischöfe.(Abb. 57) Die Darstellungen waren auch für andere 

neugotische Bildhauer vorbildhaft.401  

Die Bischofsdarstellungen sind als Hochreliefs auf eine aufrecht stehende Platte gesetzt, in 

den meisten Fällen sind sie durch architektonische Motive eingefaßt. An einigen Grabplatten 

weisen die Mainzer Bischofsdarstellungen eine ähnliche Komposition mit Stab auf wie die 

Bischöfe an der Karls- und Hubertuskapelle. Die architektonische Rahmung und der 

Reliefcharakter der Mainzer Werke verhindern dabei jedoch, daß sie ebenso wegzukippen 

drohen wie der Lambertus. Es ist denkbar, daß die Bischofsdarstellungen der Karls- und 

Hubertuskapelle einen nur leidlich gelungenen Versuch darstellen, eine im Dom von Mainz 

erhaltene Inspiration umzusetzen.  

 

Der fast spiegelverkehrt zueinander aufgebaute Faltenwurf der Bischöfe Hubertus und 

Lambertus erscheint im Vergleich mit dem der Statuen Arnulfs und Hildegards einfacher. An 

den Bischöfen beruht er wesentlich auf schüsselförmigen Falten, die jeweils eine nach unten 

deutende Spitze bilden und sich so in den Kanon der senkrechten Gestaltung einreihen. Diese 

Gestaltung kann zum einen auf den vorne geschlossenen Schnitt der Kasel, zum anderen wohl 

auf darstellerische Tradition zurückgeführt werden. So sind an den schon erwähnten Statuen 

der bischöflichen Grablegen im Mainzer Dom hauptsächlich schüsselförmige 

Faltenformationen zu sehen. Einige Anzeichen sprechen dafür, daß Götting auch bezüglich 

der Draperie Elemente der Mainzer Statuen für seine Darstellungen heranzog. An der 

Skulptur des Hubertus ist der Transfer gelungen, was für die Darstellung des Lambertus nicht 

gelten kann.(Abb. 58) 

                                                 
400 Kunst des 19. Jh., Band 4. S. 31. 
401 Kunst des 19. Jh., Band 5. S. 29. 



 100 

 
Abb. 58 Hubertus. Foto: Karin Frohn. 
 

Die einzelnen Falten an Hubertus und Lambertus Gewand sind nach gleicher Art 

ausgearbeitet, jedoch variieren deren Anordnung und Menge. Die Schüsseln sind vom 

Brustbein bis zum Knie übereinander gestaffelt. Dabei ergeht sich Hubertus Draperie kaum in 

kleinen Falten, drei stark ausgeprägte parallele Bögen bestimmen das Bild. Abgesehen von 

dieser Symmetrie weist der Stoff seiner Gewandung hauptsächlich größere Flächen auf. Diese 

Komposition verleiht der Statue des Hubertus eine große Ruhe, Haltung und Draperie decken 

sich in ihren Stimmungswerten. Anders am Lambertus, hier ist nämlich die 

Gegenüberstellung von Fläche und Faltung bei gleicher Stoffstärke weniger klar voneinander 

abgegrenzt.(Abb. 56) Sie ist kleinteiliger und aufwendiger, die Falten hängen stärker durch 

und wirken daher weicher, insgesamt wirkt er in seiner Draperie also belebter und unruhiger. 

Dieser Stimmungswert im Faltenwurf kontrastiert mit seiner ruhigen Haltung. Daher erweckt 

er beim Betrachter einen halbherzigen Eindruck.  



 101

Die Bischöfe sind in aufwendiger Tracht, in Bischofsornat, gezeigt. Hubertus trägt mehrere 

Untergewänder, darüber eine Kasel. Die Hände stecken in Pontifikalhandschuhen. In der 

rechten Hand des Hubertus sind seine in der Tradition üblichen Attribute zu sehen: die 

Miniatur eines Hirsches, der auf einem Buch sitzt. Die mit Hubertus in Verbindung gebrachte 

Hirschlegende geht auf die Passion des hl. Eustachius zurück, und wurde im ersten Drittel des 

15.Jh. in seine Vita aufgenommen. Daher fand diese Art der Darstellung erst seit dieser Zeit 

Aufnahme in die bildende Kunst.402 Die Lambertusskulptur verweist in Kleidung und 

Beigaben auf eine der vorbildhaften Tafeln mit der Abbildung eines Bischofs mit 

Beutelbuch.(Abb. 59)  

 
Abb. 59 Tafel mit der Abbildung eines Bischofs mit Beutelbuch. Aachen, um 1460. Domschatzkammer 
Aachen. Foto: Karin Frohn. 

                                                 
402 Josef Braun, S. 338ff. 



 102 

 
Abb. 60 Statue Karls des Großen. 
 
Rechts: Abb. 61 Tafelmalerei Karls des Großen  Aachen, um 1460. Domschatzkammer Aachen. Fotos: Karin 
Frohn. 
 

Wie die Bischofsdarstellungen ist auch die Darstellung Karls des Großen ist bezüglich ihrer 

Haltung eine der weniger gelungenen Statuen.(Abb. 60) Der Kaiser ist hauptsächlich in eng 

anliegenden Kleidungsstücken gezeigt. Nur der bis zum Boden reichender Umhang bedeckt 

seine Rückenseite. Dadurch war Götting gezwungen, die Beine detaillierter darzustellen, die 

an den meisten bisher geschaffenen Skulpturen von Kleidungsstücken verdeckt sind. An der 

Karlsstatue liegt der statische Aufbau dagegen offen.  

Der Gewichtaufbau des Körpers erscheint nicht schlüssig, verbleibt in einem Mittelmaß. 

Während auf dem dazu passenden Tafelbild eine nachvollziehbare und dynamische Statik 

gezeigt ist, wirkt die der Skulptur seltsam unrichtig.(Abb. 61) Zum eine sind die Beine nicht 

der Schwere des Körpers angemessen. Zum anderen fällt an der Skulptur des Karl eine im 



 103

Vergleich mit gelungenen Statuen Göttings unelegante Starrheit auf, die vornehmlich darauf 

zurückzuführen ist, daß der Fuß seines Standbeines nicht unter dem Schwerpunkt des Körpers 

positioniert ist. Anstatt majestätisch auf seinem Sockel zu ruhen, scheint Karl einen 

unsicheren Stand zu haben.  

 

 
Abb. 62 Die Karlsbüste, Aachen, 1349. (Krone später zugefügt) Domschatzkammer Aachen. Foto: Grimme, E.G.; 
Der Dom zu Aachen; Einhard Verlag, 2000 Aachen 
 

Die Bischofsdarstellungen und die Statue Karls des Großen wenden sich mit ihren Blicken 

zwar in Richtung des Betrachters, dennoch wirken sie unbeteiligt und auch unnahbar. Die 

idealisierte Physiognomie der neugotischen Statuen Karls und des Hubertus ist nicht nur in 

Haar- und Barttracht an der in der Domschatzkammer Aachen befindlichen Karlsbüste 

orientiert.(Abb. 62) Ebenso wie an dem Reliquiar sind ihre Köpfe leicht in den Nacken gelegt, 

ihre Blicke gehen starr in die Ferne, sie erwecken den Eindruck von Denkmälern.  

Die Statue Kaiser Karls erinnert in vielen Details an die Tafelmalerei. Gemeinsamkeiten 

zeigen sich sowohl in der prächtigen Kleidung und Ausstattung, wie auch in der 

Positionierung der Attribute. Die Statue ist mit Stoffhaubenkrone und in Rüstung gezeigt. 

Darüber trägt Karl einen Umhang mit Kragen, der durch eine Schließe zusammengehalten ist. 

An den Händen befinden sich eiserne Handschuhe. Die nach vorne aus dem Umhang 

reichende rechte Hand hält ein Zepter. Die linke trägt das Modell des Karolingermünsters. 

Seine Brustpanzerung ist mit Lilien und Adlern verziert, ein Gürtel mit Vierpaßschnalle 

umfängt seine Hüfte. Daran hängt zu seiner linken ein Schwert. Das Panzerhemd reicht bis 

auf Höhe der Oberschenkel, Karls Beine sind mit Schienen bewehrt.  



 104 

 
Abb. 63 kniender Engel mit Wappenschildern. Foto K. Frohn. 

 

Die Haltung des knienden Wappenengels ist in Verbindung mit der Draperie reizvoll 

ausgearbeitet. Er ist, wie die Bogenengel an der Annakapelle, kniend gezeigt, in der 

Frontalansicht liegt der Komposition seines Körpers eine sanfte ‚S-Form’ zugrunde. Der 

Engel stützt sich mit seinem rechten Knie auf den Boden auf, das linke Knie schaut zwischen 

den Wappenschilden hervor, die vor ihm auf der Plinthe abgestellt sind. Die Skulptur ist sehr 

geschlossen komponiert und daher von großer Ruhe: nach oben hin begrenzen der Kopf und 

die Flügel die Konturwie es an den Konsolenengeln des 7. Chorpfeilers zu sehen ist.(Abb. 64) 

Im unteren Bereich ist der Umriß des Wappenengels durch die Schilde definiert.  

 
Aus dem Aachener Chorinneren: Abb. 64 singende Engel am 7. Chorpfeiler. Vor 1430. Foto: Hilger, H.P.; Der 
Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes. 
 
 

 

 



 105

Götting gelangte in allen Variationen zu einer schlüssigen Darstellung der Stofflichkeit der 

Gewänder. Beschaffenheit und Dicke des Materials treten deutlich zu Tage. Vor allem an dem 

Engel fällt diese Eigenschaft ins Auge.(Abb. 65)  

 
Abb. 65 Kniender Engel. Foto: K. Frohn. 

 

Der reich verzierte Umhang fällt samten über die Schultern und bietet dem Betrachter eine 

geradezu perfekte Illusion. Sein Faltenwurf ist am Oberkörper durch die runden Schwünge 

des Umhangsaumes geprägt, der unter dem Gürtel liegende Teil des Hemdes weist im spitzen 

Winkel aufeinander treffende Linien auf. 

Hinsichtlich der reichen Ausstattung stellt der Wappenengel den Höhepunkt im Zyklus der 

Karls- und Hubertuskapelle dar. Zuvorderst sind die Wappenschilde positioniert. Auf dem 

linken befindet sich das Wappen des Bistums Lüttich. Die rechte Hand greift auf Höhe der 

Brust den Gurt des anderen Schildes. Hier ist das Wappen des Stiftkapitels, genannt ‚Arma 

Caroli Magni’ zu sehen. Die Wappen beziehen sich in ihrer Anordnung direkt auf die am 

Portal über ihnen stehenden Statuen Hubertus und Karls.403 Weiterhin trägt er mehrere 

Gewänder übereinander, die unteren sind durch einen Gürtel geschnürt. Die Borten seines 

Umhanges darüber sind reich verziert. Er wird von einer Schließe in gotischer Vierpaßform 

vor der Brust zusammengehalten. Der Kopf des Engels ist wenig nach vorne geneigt, 

schulterlange, leicht gewellte Haare fassen das Gesicht ein. Wie auch Maria ist der 

Wappenherold mit einer klassizistischen Gesichtsausformung ausgestattet. Ruhige und klare 

Flächen bestimmen das reliefarme und schönlinig aufgebaute Gesicht und erwecken den 

Eindruck sanfter Melancholie.  

                                                 
403 In einem Brief an den Propst erbat sich Götting Skizzen oder Pauszeichnungen des heraldischen Abzeichens 
der Diözese Lüttich, welche er vom Kapitel (evtl. Kanonikus Kepel) umgehend erhielt. Domarchiv 97, 
17.10.1874 Götting an Propst Schlünkes. 



 106 

 
Abb. 66/67 Die Muttergottes mit Kind. Rechts: aus der Froschperspektive. Foto: K. Frohn. 

 

In ihrer Haltung und auch hinsichtlich ihrer Draperie steht die Statue der Muttergottes abseits 

des restlichen Zyklus für die Karls- und Hubertuskapelle, sie ist wesentlich dynamischer 

entworfen.(Abb. 66) In eleganter Haltung steht ihr angewinkeltes rechtes Bein auf der 

vorderen Fußinnenkante wie in einem ausholenden Schritt, sie scheint auf den Betrachter 

zuzugehen. Nachvollziehbar drängt das Gewicht des vermeintlich in Bewegung befindlichen 

Körpers nach vorne. Auch in ihren übrigen Merkmalen wirkt die Statue wie die 

Momentaufnahme einer größeren Bewegung, wie sie sonst im Zyklus nicht zu sehen ist.. Ihre 

rechte Hand ist erhoben. Darin hielt sie ein Zepter, das auf der rechten Schulter auflag und 

heute fehlt.   

Zwar besteht die Faltung ihres Gewandes ebenso hauptsächlich auf Schüsselfalten wie das der 

Bischöfe, das veranschaulichte Tuch scheint aber dünner gewirkt zu sein. In vielen kleinen 

Falten plissiert der Stoff und belebt die Statue. Die in der Madonna gezeigte Bewegung und 

die Draperie ihrer Gewänder bilden eine Einheit.  

Der Blick aus ihrem Gesicht und auch der des Kindes ist nach unten gerichtet, beide blicken 

auf den vor dem Portal der Kapelle stehenden Besucher herunter. In der mit Untersicht 

aufgenommenen Fotographie zeigen sich Mutter und Kind, wie sie an ihrem ursprünglichen 

Stellplatz an der Krämertür gewirkt haben.(Abb. 67) Sie nehmen nicht nur Blickkontakt mit 

dem Betrachter auf.. Mit der rechten erhobenen Hand richtet das Kind seinen Segen an den 

durch die Krämertür eintretenden Besucher. Dabei wiederholt es den Gestus seiner Mutter als 

Segensgestus. Die überaus lebendige Darstellung des Jesusknaben ist über Mimik und Gestik 

stark in die Gesamtdarstellung eingebunden. Gewandung und Gesichtszüge sind, wie an 



 107

seiner Mutter, durch die klassische Bildhauerei beeinflußt. In diesem ’lyrischen’ Ambiente 

stellt allein schon das Jesuskind im Arm der Maria eine aufwendige Komposition dar. 

 

Zum Vergleich können die stärker nach gotischen Regeln entworfenen Kindesdarstellungen 

an der Anna Selbdritt von der Annakapelle herangezogen werden, die in ihrer Machart eine 

ebenso hohe Qualität erfüllen.(Abb. 68)  

 
Abb. 68 Kinder an der Anna Selbdritt von der Annakapelle. Foto: K. Frohn. 

 

Auch sie wirken recht lebendig, sind aber in einer einfacher scheinenden rundlichen Machart 

gestaltet. Im Gesamt der Komposition der Anna Selbdritt nehmen sie eine weniger tragende 

Rolle ein als die Jesusdarstellung im Arm der Marienskulptur. 



 108 

6.1. Die Chorstatuen  

 

Der Chor steht auf den Fundamenten römischer, karolingischer und frühgotischer 

Vorgängerbauten, er ist im Osten an das karolingische Oktogon angesetzt.404 Er ist als großer 

Reliquienschrein gebaut, eine ‚capelle vitrea’ wie die Sainte Chapelle in Paris.405 Planung, 

Ausführung und Finanzierung des Chores ist, wie für die anderen Bauteile, nur in wenigen 

Zügen sicher nachvollziehbar. Der Bischof Heinrich von Sidon weiht ihn am 25.1.1414 als 

Vertreter des Bischofs von Lüttich.406 29 Skulpturen waren zur vollständigen Bestückung 

erforderlich. Pfeiler Nr.1, Nr. 2 und Nr. 16. bieten jeweils nur einer Statue Platz. An jedem 

der übrigen 13 Pfeiler befinden sich über dem dritten Wasserschlag auf einer Höhe von ca. 21 

m je zwei Konsolen. Die Statuen sind um 255 cm groß, ihre Höhe variiert plus/minus 10 cm 

um diesen Wert. Sie bestehen zumeist aus 2, seltener aus 3 Blöcken, die sauber miteinander 

verfugt sind.407  

 

Der Hof Mariä der Königin der Engel und der Heiligen 

 
2 Erzengel:   1. Michael als Kriegerengel, auf´m Schild den Spruch: Deposuit potentes, exaltavit humiles  

2. Gabriel als Diakonenengel, mit dem Spruchband: Ave gratia plena  
2 Patriarchen:  3. Abraham, mit dem Spruch: Ex illa dabo tibi filium cui benedicturus sum  

4. Joachim, mit dem Spruch: In semine tuo benedictur omnes gentes terrae 
2 Propheten:  5. Isaias, mit dem Spruch: Ecce virgo conciepet rt pariet filium Emmanuel  

6. Simon, dessen Arm hier ist, mit dem Spruch: Tuam ipsius animam pertransibit gladius.  
2 Apostel und Evangelisten: (Lukas wurde im 2. Weltkrieg vollständig zerstört, von Johannes ist nur das stark  

beschädigte Unterteil erhalten, es steht heute zu Füßen des Pfeilers, d.V. ) 
7. Johannes, mit Adler, und dem Spruch: Ecce mater tua  
8. Lukas, mit dem Ochs, und dem Spruch: Missus est angelus Gabriel ad virginem Mariam.  

2 Märtyrer:  9. Stefanus, mit Steinen und dem Reliquiar unter den Reichskleinodien das Erde mit seinem 
Blut enthält, in Diakonentracht.  
10. Anastasius, (Mart.Rom. 22.Jan) mit dem hiesigen Reliquiar das sein Haupt enthält, in 
Mönchstracht. 

2 Bischöfe:  11. Papst Leo III, der Karl zum Kaiser gekrönt und das Münster geweiht hat, mit der Tiara 
und dem 3fachen Kreuz.  
12. Nikolaus, mit 3 Goldkugeln, seines Gebeins ist zum Theil hier und seine Kapelle. 

2 Lehrer:  13. Abt Bernhard (de Clairvaux, d.V.), der im Münster Messe und Predigt gehalten und 
Wunder gewirkt, in seiner Ordenstracht, mit den Leidenswerkzeugen Christi  
14. Bischof Bonaventura, wie Bernhard großer Förderer der Ehre Mariä in 
Franziskanertracht mit Buch und Mitra  

2 Ordensstifter: 15. Chrodegang, Bischof von Metz, Verwandter Karls, Einführer der vita communis 
canonicorum, die Karl zum Gesetz erhob, woher die Stiftkirche Münster heißt, von 
Monasterium.  
16. Norbert, Bischof von Magdeburg, der in seinem Orden der Prämonstratenser den 
Marienkult sehr pflegte und oft das Münster besucht hat, in Ordenstracht mit Stab und Mitra.  

2 Mönche:  17. Benedikt von Aniane, Abt zu Cornelimünster, Rathgeber Karls des Großen und Ludwig des 
Frommen, in Benediktinertracht mit dem Abtsstab.  

                                                 
404 Klaus Winand, S. 37–40. 
405 Heide Klinkhammer, S. 47. 
406 Klaus Winand, S. 44. 
407 Restaurierungsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen 1991. 



 109

18. Wilhelm von Aquitanien, Verwandter und Kriegsoberster Karls, von Benedikt zum Mönch 
bekehrt, Stifter des Klosters Gellon, in Mönchstracht, Helm und Schwert zu Füßen.  

2 Einsiedler:  19. Arnold, Cytherspieler und Kapellmeister Karls, hernach Einsiedler im Wald bei 
Arnoldsweiler, in Einsiedlertracht, die Cyther zu seinen Füßen 
20. Gerlach, Ritter, dann Pilger nach Rom und Jerusalem, endlich Einsiedler bei Falkenberg, 
von wo er alle Samstage zum Münster herkam, in Pilgertracht 

2 Könige:  21. Kaiser Heinrich II., zweiter Gründer Aachens, der die Evangelienkanzel im Münster 
geschenkt, im Kaisermantel, ein Abbild der Adalbertskirche oder der Evangelienkanzel 
tragend.  
22. König Stefan von Ungarn, dessen Gebeine hier sind und der eine Kapelle hier hat, in 
Königstracht, mit dem erzbischöflichen Stabkreuz. 

2 Jungfrau/Märtyrerin: 23.Agnes, mit dem Lamm  
24. Katharina, mit dem Rad; von denen beiden Reliquien im hiesigen Heiligtumsschatz 
aufbewahrt werden 

2 Witwen:  25. Mathildis, Witwe Heinrich I, als Königin  
26. Adelheidis, Witwe Otto I, als Kaiserin; die beide oft zur Muttergottes hier im Münster 
gebetet.  

1 Büßerin/1 Jungfrau: 27. Maria Magdalena, Gnadenkind Mariä, von der Reliquien hier vorhanden sind, mit  
 dem Spruch: Resurrexit und mit der Salbenbüchse  
28. Aldegundis, Nichte Pippins von Landen, Abtißin und Klosterstifterin von der eine uralte 
Kapelle in der Nähe des Münsters stand, mit einem Kapellchen zu Füßen 
29. Gerhard Chorus in der einzelnen Nische der Erbauer des Chores Gerhard Chorus, mit 
dem Richtscheit, und einer Tafel, die den Aufriß des Chores aufweist. 408 

 
Grundriß des Chores 

 

                                                 
408 Domarchiv 95, 29.2.1868 Bischof Laurents Gesamtplan. 



 110 

6.2. Neugotik im Stil der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts 

 

Der für die Chorbildwerke zu wählende Stil wurde nur im Zuge der Auseinandersetzung um 

die Statuen für die Annakapelle knapp angerissen. Aus einem Brief läßt sich erkennen, daß 

zumindest einige Mitglieder des Kapitels anfangs einen frühgotisch geprägten Stil an den 

Chorstatuen zur Geltung kommen lassen wollten.409 Darüber hinaus sind in der erhaltenen 

Korrespondenz keine weiteren Erwägungen diesbezüglich auszumachen.. Im Gesamt des 

Aachener Domzyklus gesehen hätte die Wahl eines Stiles nahegelegen, der zeitlich vor dem 

Stil der Statuen der Matthiaskapelle anzusiedeln gewesen wäre. Zwar sind Matthiaskapelle 

und Chor zeitgleich entstanden, das 19. Jh. wähnte die Erbauungszeit der Mattiaskapelle aber 

im Jahrzehnt nach der Fertigstellung des Chores.410  

Warum eine stilistische Anlehnung an eine spätere Epoche gewählt wurde, ist aus der 

wenigen erhaltenen Korrespondenz nicht ersichtlich. In ihrem Stil stehen die Statuen des Chor 

nämlich denen der Karls- und Hubertuskapelle nahe, sie sind überwiegend mit Charakteristika 

der Bildhauerei der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts versehen. 

Der Bildhauer nutzte die gleichen Inspirationsquellen, die Tafelmalereien lassen sich in den 

Chorstatuen noch deutlicher ausmachen. In der Korrespondenz um den Chor wurden die 

Bilder zwar nicht erwähnt, ihr Einfluß auf die Statuen des Chores erschließt sich dem Auge 

jedoch schnell.  

Wie an den Skulpturen für die Karls- und Hubertuskapelle brachte Götting auch an denen des 

Chores vermehrt aufwendige Details an ihrer Tracht zur Darstellung. Die im Programm des 

Bischofs Laurent genannten Heiligen sind überwiegend nicht alttestamentarische Gestalten, 

sondern mittelalterliche Männer und Frauen von Stand und in dementsprechender Kleidung. 

In Anpassung daran sind auch die frühzeitlichen Patriarchen und Propheten mit kostbar 

erscheinender Kleidung versehen. Ihre aufwendig geschwungenen Schriftbänder und einzelne 

Elemente mittelalterlicher Kleidung markieren diese Eigenschaft.  

 

Die im Zyklus für die Karls- und Hubertuskapelle festgestellten Unsicherheiten in Haltung, 

Faltenwurf und stilistischer Uneinheitlichkeit sind an den Chorstatuen nicht zu bemerken. 

Dies mag zum einen am Umfang des Chorzyklus liegen, der einen größeren Rahmen und 

damit auch Spielraum vorgab, zum anderen lagen bei der Ausstattung der Karls- und 

Hubertuskapelle unvereinbare Vorgaben zugrunde. Zuletzt hatte Götting sich wahrscheinlich 

Sicherheit bezüglich der Arbeit im unbeliebten spätgotischen Stil angeeignet.  
                                                 
409 A.d.K. 74, 4.12.1868 Götting an Jungbluth. 
410 Domarchiv 97, 9.12.1868 Götting an den Propst. 



 111

 

Im Zyklus für den Chor lassen sich viele vertraute Eigenschaften wiederentdecken, wie 

Götting sie an den Statuen für die Annakapelle schon eingebracht hatte. Er griff damit auf den 

bisher gelungensten Zyklus in seinem Aachener Domwerk zurück. Der auffälligste Aspekt 

dieses Transfer ist ein Mehr an Bewegung an den Chorstatuen im Vergleich zu denen der 

Matthiaskapelle und der Karls- und Hubertuskapelle. 

Ebenso wie an der Annakapelle sind in der Haltung der Chorstatuen Elemente der klassischen 

Ponderation und des gotischen Aufbaus in variierender Modulationen kombiniert. An den 

Chorstatuen macht sich aber ein freierer Umgang mit den Versatzstücken der verschiedenen 

Bildhauereitraditionen bemerkbar. Die Setzungen differenzieren sich wieder anhand der 

Fußstellungen und dem Ausschwingen der Hüfte über dem Standbein, d.h. einem 

bogenartigen Aufbau. 

Der Faltenwurf der Chorstatuen weist vielfach die bisher angewandten Lösungen auf, auch in 

dieser Hinsicht standen die Statuen der Annakapelle Pate, deren Gewand ebenso lebendig 

drapiert ist wie das vieler Chorstatuen. Hier wie dort ist der Schwung der Gewandfaltung 

zumeist diagonal, dabei arbeiten Linienführung und Haltung der Statuen zusammen. An den 

Statuen beider Bauteile sind die einzelnen Falten mit demselben voluminösen Aufbau 

versehen, ein ähnlicher Reichtum an Faltung ist zu verzeichnen. Am Chor kommen außerdem 

einige neue Motiven zur Geltung, die den Zyklus auflockern und ihm im Gesamt gesehen ein 

anderes Ambiente verleihen, als es der Zyklus der Annakapelle innehat.  

 

Hinsichtlich der Ausarbeitung der einzelnen Falten unterscheiden sich die Statuen der 

Annakapellen von denen des Chores: Am Chor sind sie im Querschnitt nicht rundgeschliffen, 

sondern eckig belassen. Diese gröbere Ausarbeitung ist in Erinnerung an die vertragliche 

Vereinbarung zu verstehen, die Chorstatuen aufgrund ihrer Standhöhe nicht detailliert 

auszuarbeiten. Dieser Gedanke entsprang Göttings Wunsch, durch Zeitersparnis die 

Gewinnspanne zu erhöhen. Zudem ist sie aber auch als Anpassung an die Optik der weiten 

Untersicht zu bewerten: Die Linienführung verbleibt trotz der Betrachtung aus ca. 20 Meter 

Entfernung prägnant. In der Abhandlung der Gesichter wird diese Eigenschaft nochmals zur 

Sprache kommen.  

In seinem Stimmungswert steht der Chorzyklus zwischen dem der Karls –und 

Hubertuskapelle und dem der Annakapelle. Die starre Denkmalhaftigkeit einiger Skulpturen 

der Karls- und Hubertuskapelle ist den Chorstatuen nicht gemein. Auch die autoritäre Art der 

Apostel der Matthiaskapelle kommt an ihnen nur vereinzelt zum Vorschein. Wie an der 



 112 

Annakapelle scheinen die Darstellungen am Chor keine ideale, göttliche Sphäre zu beleben. 

Durchweg erwecken die Gezeigten Respekt im Betrachter, ohne jedoch dem menschlichen 

Sein fremd zu wirken. Die Chorstatuen stehen zwar stärker unter dem Anspruch, Lehrgewalt 

und -macht der katholischen Kirche zu demonstrieren, als die Statuen der Annakapelle. Diese 

Macht ist in den Chorbildwerken jedoch in immer noch gemäßigter, unpathetischer Art 

gezeichnet, die Forderung danach nicht vehement gestellt. 

Auffallend ist die in sich schlüssige Ausarbeitung der dargestellten Charaktere. Geschätzte 

Eigenschaften wie Kühnheit, Mut und Aufrichtigkeit bei Männern, bei Frauen Zurückhaltung 

und Demut kommen zur Ansicht. Haltung, Faltengebung wie auch die Gesichter sind in 

diesem Sinne instrumentalisiert. In stärkerem Maße als an den vorherig geschaffenen 

Bildwerken sind sie als ein Teil der Personenzeichnung zu verstehen. In dieser Hinsicht ist der 

Chorzyklus als intensiver, dichter zu bezeichnen.  

 



 113

6.3. Merkmale der Chorstatuen anhand einiger Beispiele 

 

 
Oben: Abb. 69 Wilhelm von Aquitanien Daneben: Bildtafeln, Aachen, um 1460. Domschatzkammer Aachen. 
Mitte: Abb. 70 Quirinus von Neuss. Rechts: Abb. 71 weltlicher Herrscher mit Zepter. Alle Fotos: Karin Frohn. 

 

Die Skulptur des Wilhelm von Aquitanien zeigt eine Haltung, die vielen Statuen des Chores 

zu eigen ist.(Abb. 69) Sie stellt eine neugotische Variante der Haltung dar, wie sie in den 

Tafelmalereien oft, so an der des Quirinus von Neuss, zu sehen ist.(Abb. 70)  

Wilhelm ist, wie die Karlsstatue der Karls- und Hubertuskapelle, in Ritterrüstung gezeigt. 

Sein Aufbau ist aufgrund des Fehlens der verdeckenden Gewandung also ebenso deutlich 

sichtbar. An dieser Statue sind die Gewichtskräfte nachvollziehbar abgeleitet, Wilhelm ruht 

auf seinem Sockel. Sein linker Fuß ist wenig nach vorne gesetzt, das Knie dieses Beines 

angewinkelt. Die Hüfte über seinem rechten Bein, dem Standbein, schwingt in geringem Grad 

aus. Der Oberkörper ist leicht nach hinten gelegt. Insgesamt ergibt sich so eine aufrechte, 

kühn und souverän anmutende Haltung, wie sie einem Ritter gemäß ist. Mit den gleichen 

Epitheta sind ebenso die gesamte Rüstung wie auch der feste Griff um das Heft seines 

Schwertes zu bezeichnen, welches auf seiner Schulter ruht. Dieses Motiv war, mit Zeptern 

anstelle des Schwertes, schon an der Statuen Karls des Großen und der Maria für die Karls- 

und Hubertuskapelle auszumachen. Vielleicht hat Götting es von den Bildtafeln 

übernommen.(Abb. 71)  



 114 

Das von Helm und Kettenkragen gerahmte Gesicht Wilhelms von Aquitanien ist frontal und 

aufrecht gegeben. Es erweckt den Eindruck von Stolz. Der voluminöse Schnauzbart war zu 

Göttings Zeiten modern, eine sehr ähnliche Barttracht zierte Otto Graf von Bismarck. Anders 

als im Entwurf von Bischof Laurent vorgeschlagen, ist Wilhelm nicht in Mönchstracht 

gekleidet. Götting zeigt ihn vor seiner Wandlung vom Kämpfer zum Mann Gottes. Rüstung 

und Waffen befinden sich also nicht zu seinen Füßen, wie Laurent es wünschte, sondern an 

seinem Körper. Diese Art der Darstellung kann als durchaus der Tradition gemäß bezeichnet 

werden, sogar das Modell des Klosters Gellon steht zu seinen Füßen, wie es ihm 

üblicherweise beigegeben ist.     

 
Abb. 72 Nahaufnahme des Oberkörpers von Wilhelm von Aquitanien. Foto: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, 

Euskirchen. 



 115

 
Links: Abb. 73 Die Patriarchen Abraham und Joachim. Foto:Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 
 
Rechts: Abb. 74 Abraham von der Annakapelle. Foto: Domarchiv. 
 

Die Bildwerke der Patriarchen stehen in größerer Nähe zu den Statuen der Annakapelle.(Abb. 

73) Der Abraham (links im Bild) ist als betagter Mann gezeigt, sein Alter ist jedoch aufgrund 

der idealisierten Form seines Gesichtes und seinem rüstigen Körper nicht genau zu 

bestimmen. Er ist dem Abraham der Annakapelle in Gesichtsschnitt und Barttracht sehr 

ähnlich.(Abb. 74) Hier ist er Urvater des Christentums, dort opfernder Vater. 

Auch in ihrer Gewandung teilen die beiden Abrahamstatuen maßgebliche Eigenschaften. Das 

Faltenmotiv beruht auf mittig angelegten, schüsselförmigen Schwüngen und außen 

herabfallenden Röhren. Sogar die Gestik der auf Ellebogenhöhe vom Körper gerade nach 

vorne reichenden Hände ähnelt einander.  

Eine Besonderheit weisen die Statuen in den Schriftbändern auf: Am Abraham verläuft das 

Schriftstück diagonal in leicht hängendem Schwung von seiner linken Hand zu seinem 

rechten Knie. Von dort aus fällt es seitlich herab und ergänzt die zum Boden verlaufende 

Senkrechte des  

Umhanges. Das Band verdeutlicht so die Haltung der Statue, wie es sonst durch die 

Linienführung des Gewandes geschieht. Noch profilierter kommt dieses Schema durch das 

Schriftband des Joachim zur Anwendung.(Abb. 73) Das zwischen den Händen verlaufende 

Stück unterstreicht den seitlichen Neigungswinkel der Hüfte. Es schwingt sich von der 

rechten Hand herab zur tieferliegenden linken Hand. Von da an fällt es in fast senkrechter 

Linie vor dem Körper bis auf den Sockel und hat so Anteil daran, dem Patriarchen einen 



 116 

festen Stand zu verleihen. Schon von einigen Statuen der Annakapelle, z.B. dem Juda, ist 

dieses darstellerische Mittel bekannt, am Chor zeigt es sich als fester Bestandteil von Göttings 

Repertoire. An einigen Statuen ist hellrote Farbe in den tiefergelegten Buchstaben der 

Banderolen zu erkennen. Diese stellt wohl den Rest der Grundierung dar, die der nicht mehr 

vorhandenen Goldfarbe Halt verliehen hat. 

Die alttestamentarischen Väter sind mit aufwendigen Barttrachten geschmückt. Joachim trägt 

einen zu jeder Seite in drei Spirallocken gelegten Gabelbart. Dessen Linien dominieren den 

unteren Teil des Gesichtes. 

Allein in dieser Bartzier findet sich ausreichend Anzeichen, in der Tafeldarstellung des 

Antonius Eremit das Vorbild zu vermuten.(Abb. 75) Nicht nur ähnliche Bartzier und 

Kopfbedeckung weisen darauf hin, vor allem in ihrer Charakteristik sind sich das Bild und die 

Skulptur Joachims verwandt. Beide sind als weise Männer gezeichnet, die durchaus als 

Respektspersonen erscheinen. Götting gelang der Transfer dieser Stimmung in seine 

Darstellung des Joachims. 

 
Abb.75 Tafelmalerei (Antonius Eremit ?) Aachen, um 1460. Domschatzkammer Aachen. Foto: Karin Frohn. 

 

Wie an den Patriarchen gut zu sehen ist, wurden die Statuen für den Chor wegen ihrer Größe 

zwei- oder dreigeteilt. Wahrscheinlich wurden sie noch im Atelier zerschnitten und am 

Aufstellort mit Zement, aber ohne Dübel wieder aufeinandergesetzt. 



 117

 
Abb. 76 Norbert. Foto: Karin Frohn. Abb. 77 Drache, der sich zu Füßen des heiligen Norbert suhlt.  
Foto: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 

 
Die Statue des Norbert veranschaulicht exemplarisch den Umgang der Neugotik mit gotischen 

Darstellungstraditionen.(Abb. 76) Der Heilige ist in für ihn üblichem Darstellungstypus, in 

Pontifikalkleidung, veranschaulicht. Neben dem generellen Attribut des Bischofs- oder 

Kreuzstab, gilt der Kelch oder die Monstranz sowie seit dem Spätmittelalter ein Teufel zu den 

Füßen als sein individuelles Attribut. Sehr selten ist er mit einem Buch als Ordensgründer 

gezeigt. Der Norbert aus der Hand Göttings vermischt diese Traditionskreise: Norbert weist 

sowohl Buch und Bischofsstab wie auch einen Drachen zu Füßen auf. (Abb. 77)411  

Der Haltung des Norbert liegt ein von der Karls- und Hubertuskapelle her vertrautes Element 

in Form des Bischofsstabes zugrunde. Hier ist der Stab jedoch an der Seite des Standbeins 

positioniert und verliert dadurch seine Rolle als statisch tragendes Element. In dieser Art 

betont er, mehr verdeckt als sichtbar, allenfalls die durch das Gewand gesetzten Vertikalen.  

Durch ihre Haar- und Barttracht sind den einzelnen Dargestellten charakteristische Qualitäten 

zugeordnet. Das Gesicht des Norbert ist bartlos, seine Haare sind kurzgeschnitten und 

gezügelt frisiert. Auffällig viele der Geistlichen und Bischöfe tragen dieses Merkmal. Ohne 

                                                 
411 Josef Braun, S. 555. 



 118 

Bart ist ihnen ein kultivierterer Ausdruck beigelegt als den Eremiten, weltlichen 

Würdenträgern und alttestamentarischen Protagonisten. Diese scheinen dagegen allesamt in 

Bart und langgewachsenem Haupthaar ein urwüchsiges Merkmal entweder ihrer Macht oder 

Weisheit zu tragen.  

Norberts Gewandung ist sehr originell gestaltet. Der linke Arm drückt den Stab gegen seinen 

Körper, die Hand hält ein geschlossenes Buch. Darüber hinaus faßt sie an den rechten Saum 

seines Umhanges und zieht diesen so zur linken Seite, daß er sich vor dem unteren Teil des 

Körpers schließt. Der rechte Arm des Heiligen ragt aus der so entstehenden Schlaufe heraus 

und vollführt einen Segensgestus. In dieser Anordnung ist ein vom Lukas der Matthiaskapelle 

her bekanntes Motiv in abgeschwächtem Maße wiederaufgenommen: der angewinkelte 

rechten Arm drückt das Gewand vom Körper weg, und bricht so –am Norbert nur wenig- aus 

der sonst geschlossenen Kontur aus, die Orientierung am Steinblock bleibt also weitgehend 

gewahrt. 

Die nur auf Schüsselfalten beruhenden Motive, wie sie in dem recht starren Schema der 

Bischöfe an der Karls- und Hubertuskapelle vorgegeben sind, lassen sich im Chorzyklus nur 

vereinzelt wiederfinden. So an der Statue des Chrodegang.(Abb. 78)  

 
Abb. 78 Chrodegang mit Resten einer Schrifttafel. Foto: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 

 

Sonstige geistlichen Würdenträger am Chor weisen zumeist andere, kompliziertere 

Drapierungen auf, wobei die Schüsselfalten zumeist mit diagonalen Impulsen kombiniert 

sind. Tracht und Draperie des Chrodegang dagegen sind wie an der Statue des Hubertus der 

Karls- und Hubertuskapelle. In beiden Fällen schlägt die Kasel mittig nur übereinander 



 119

gestaffelte Schüsselfalten, die von den seitlich herabfallenden Senkrechten gerahmt werden. 

Die Haartracht des Bischofs von Metz ist an Göttings Statue von der kultivierteren Art. Seine 

Physiognomie ist durch seine lange, spitze Nase und die schmalen Lippen geprägt, die klare 

Linienführung suggeriert Willensstärke. So unterscheidet er sich insgesamt von der 

autoritären, weisen Art, wie sie beispielsweise den Patriarchen zueigen ist. 

 

Die Statue des Papst Leo III. ist durch Albe und Pluviale gekleidet, letzteres ist vor der Brust 

durch eine runde Schließe mit vierpaßförmigem Durchbruch geschlossen.(Abb. 79) Der 

untere Teil des Pluviale ist an die Ärmel seiner Albe geknöpft, dadurch bildet sich eine 

Staffelung von schüsselförmigen Falten vor dem Körper.  

 
Abb. 79 Leo III.. Foto : Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 



 120 

 

 
Abb. 80 Tafelmalerei Leos III.. Aachen, um 1460. Domschatzkammer Aachen. Foto : Karin Frohn. 

 

Vor diesem Motiv ist eine weitere Tiefenebene angelegt: Diagonal vor dem Körper verläuft 

ein Stab, Leo umfaßt mit seiner linken Hand das Velum desselben. Anders als an den bisher 

gezeigten und beschriebenen Bischofsdarstellungen ist der Stab nicht als Senkrechte angelegt, 

sondern bricht, diagonal gestellt, die Schüsselformation auf. Die Handhabung des Stabs an der 

Statue verweist auf eine der Aachener Tafelmalereien, die Leo III. zeigt.(Abb. 80) Auch in 

weiteren Details verdeutlicht sich die Vorbildhaftigkeit des Bildes. Nahezu unverändert sind 

die päpstliche, dreikronige Tiara und der kugelförmige Weihwedel übernommen. 

Diesen hält die Statue des Leo in seiner rechten Hand, er ist wie das Schwert des Wilhelm von 

Aquitanien auf der Schulter abgelegt. Zugunsten der klaren, materialgerechten Kontur ist der 

im Bild freistehende Wedel an den Körper herangerückt.  



 121

 
Abb. 81 Stephanus in Frontalansicht. Foto: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen.  
 
Abb 82 Stephanus in Seitenansicht. Foto: Karin Frohn. 

 
 

Die Statue des heiligen Stephanus ist in traditioneller Weise, in diakonaler Tracht, mit Amikt, 

Albe und Dalmatik gezeigt.(Abb. 81/82) Seine Haare sind zu einer Tonsur geschoren, er hat 

ein zartmelancholisches Gesicht von sanft klassizistischem Typus. Der Brustbereich der 

Statue ist ruhig in flachen, diagonalen und senkrechten Falten gestaltet, er steht in Kontrast zu 

dem bewegten unteren Teil. Eine Partie seiner Dalmatik ist angehoben und über die vor dem 

Bauch befindliche linke Hand des Stephanus geschlagen. Darauf ruhen drei Steine, Sinnbild 

seines Märtyrertodes durch die Steinigung. Dieses Motiv mit Steinen und gerafftem Gewand 

findet sich oft an Abbildungen des Heiligen, die ab dem späten 15. Jahrhundert entstanden 

sind. 412 

Göttings Statue des Stephanus ist nach dem gleichen Muster geschaffen. Hier hat das Motiv 

Anteil daran, einen sehr spannungsvollen Augenblick einer Schrittbewegung festzuhalten: Die 

Faltung der Dalmatik verläuft unterhalb der Hand mit Steinen in vertikalen Röhren. Von 

dieser Hand aus zur rechten Seite der Skulptur verlaufen außerdem tiefe Schüsselfalten. Diese 

Impulse werden von den Falten der darunterliegenden Albe aufgenommen und in den Sockel 

                                                 
412 Josef Braun, S. 677.  



 122 

geleitet. Zur linken Seite der Statue nehmen raumgreifende Röhrenfalten die vertikale 

Linienführung des darüber liegenden Bereiches auf und führen sie mit verhalten diagonalem 

Schwung bis unten auf den Sockel. Das Standbein bleibt unter den Falten der Albe verborgen, 

nur die Fußspitze ist sichtbar. Die Schüsselfalten vereinen sich optisch mit den 

Richtungsimpulsen, die durch das vorgelagerte Knie des rechten Spielbeines in die Albe 

eingebracht sind. Der rechte Fuß ist wenig vor den anderen gestellt und ragt über den Sockel 

hinaus. Durch diese fein ausbalancierte Konstellation scheint die Statue des Erzmärtyrers 

Stephanus in einem kleinen Schritt von seinem Sockel zu steigen. Die Skulptur wirkt vor 

allem dadurch sehr lebendig und ist als eine der gelungensten des Chores zu bezeichnen. 

 

Eine ähnlich dynamische Schritthaltung ist an der Statue des Arnold zu sehen, jedoch 

unterscheidet sich diese Statue von der Stefanusdarstellung durch die weitere Stelldistanz der 

Füße zueinander.(Abb. 83)  

 
Abb. 83 Arnold. Foto: Karin Frohn.  
 
 



 123

Anders als am Stephanus wird am Arnold die Fußspitze des Standbeines gar nicht sichtbar. 

Der Fuß des rechten Beines ist dagegen unter dem gewinkelten Knie weit vorne positioniert. 

Dadurch wirkt Arnolds Schritt weiter ausholend, aber statischer. Stephanus scheint sich 

dagegen im Schwung der Gewichtsverlagerung von einem Bein aufs andere zu befinden, sein 

Gewicht drängt nach vorne.  

An der Statue des Arnold ist die übliche Kleidung der Einsiedler zu sehen. Sie ähnelt in ihrer 

Stimmung der Tracht, wie sie auch den Arnulf der Karls- und Hubertuskapelle kleidet. Direkt 

am Körper liegt eine auf Hüfthöhe gegürtete Albe, die unter einem zur Seite geschlagenen 

Umhang sichtbar wird. Darüber wiederum ist Arnolds oberer Brustbereich durch ein 

Kleidungsstück im Schnitt einer Mozetta, einem kurzen Schultermäntelchen mit Kapuze, 

bedeckt.(Abb. 84)  

 
Abb. 84 Oberkörper des Arnold. Foto: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 

 

Die Kapuze ruht im Nacken, der Heilige ist also barhäuptig. Arnold trägt einen 

langgewachsenen Haarkranz in gelockten Strähnen, sein mittig geteilter Bart bedeckt den 

unteren Teil seines Gesichtes. Während die rechte Hand seitlich auf Hüfthöhe aus dem 



 124 

Umhang heraus zum Vorschein kommt, umschließt seine beschädigte linke Hand den unteren 

Rand einer Zither, die sich nach oben vor die linke Brustseite erhebt. In den seltenen 

Darstellung wird der Heilige zumeist mit Harfe oder Viola gezeigt.413 Die Zither war im Plan 

Laurents vorgesehen. Am Mantelsaum des Arnold ist eine Variation des spiralförmigen 

Schwunges auszumachen, wie er an den Statuen Arnulfs und Hildegards der Karls- und 

Hubertuskapelle gezeigt ist. Während dieses Motiv an der Matthias- und Annakapelle nur 

seitlich an den Statuen, in verwischter und unauffälliger Form gezeigt ist, rückte es an den 

Statuen der Karls- und Hubertuskapelle in den Vordergrund. Am Chor bilden die 

Spiralformationen einen festen Bestandteil des Programms Göttings. An den Statuen der 

Witwen sind weitere Abwandlungen der Spirallinie zu entdecken.  

Die Skulpturen des Arnold und des Stephanus können hinsichtlich ihrer Kleidung als 

gelungene Beispiele für eine aufwendige und schönlinige, jedoch einfach gehaltene 

Ausstattung stehen. Stefanus und Arnold sind in weniger wertvoll scheinenden Gewändern 

dargestellt. Sie stechen dafür durch den Aufbau ihrer Haltung und/oder ihrer Draperie aus 

dem Zyklus hervor.  

An anderen Stücken verlieren solche Qualitäten an Gewicht, sie rücken angesichts einer 

vielteiligen und extravaganten Ausstattung in den Hintergrund. So zu sehen an der Statue des 

Gerlach, der die umfangreichste Version der Pilgertracht demonstriert.(Abb. 85)  

 
Links: Abb 85 Gerlach in Pilgerkleidung. Foto: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 
 
Rechts: Abb. 86 Tafelmalerei eines Pilgers. Aachen, um 1460. Domschatzkammer Aachen. Foto: Karin Frohn. 
 

                                                 
413 Josef Braun, S.104. 



 125

 

Diese ist seit der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts nahezu festgefügt in der Kunst 

überkommen. Der breitkrempige Hut mit Pilgermuschel und der Pilgerstab sind 

unabkömmliche Bestandteile der Tracht, wie sie auch in einer Tafelmalerei zur Ansicht 

kommt.(Abb. 86) Der dort gezeigte Pilger ist in kostbarere Gewänder gehüllt, jedoch ohne 

Tasche dargestellt.  
 

Besondere Beachtung verdienen auch Kleidung und Ausstattung des Bürgermeisters Gerhard 

 

Chorus in der Mode des späten 15. Jahrhunderts.(Abb. 87)  

Abb. 87 Oberer Teil der Statue des Ritter Chorus. Foto: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 

ie kennzeichnen ihn, der Forderung des Vikariats entsprechend, als weltlichen 

 

S

Würdenträger. Daran haben aber auch die Stellung des Kopfes und der Ausdruck seines 

Gesichtes Anteil. Der Kopf ist erhoben, die mit Pupillen versehenen Augen blicken 

beobachtend und forsch. Die Heiligen haben ihren Kopf zumeist stärker gesenkt, ihr Blick ist 

oft nach unten gerichtet und weniger fixierend. So vermitteln sie eine kontemplative, 

demütige Stimmung. Chorus wirkt dagegen aufgeweckt weltlich und weniger in sich gekehrt. 

Auf seinem kurzgelockten Haupt trägt er eine Pelzkappe, auch der weit geschnittene lange 

Mantel ist an den Säumen und am Kragen pelzverbrämt. Auf seinen recht schmalen Schultern 

liegt eine schwere Kette, die durch ein Medaillon mit Reichsadler, Insignie seiner weltlichen 

Macht, ergänzt ist.  



 126 

 

 
Abb. 88 Unterer Teil des Chorus. Foto: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 

 

Da die Zeit von der Annahme ausging, er sei der Erbauer des Chores, hält die Statue in ihrer 

linken Hand einen Richtscheit und in der Rechten eine Rolle mit dem Grundriß des 

Münsters.(Abb. 88) Auf dem Plan sind die Kapellenbauten nicht verzeichnet, sondern nur 

Oktogon und Chor. Dies entsprach wohl den Vorstellungen des 19. Jahrhunderts betreff der 

chronologischen Abfolge der Bautätigkeiten am Münster: In einem Brief vom 9.12.1868 an 

den Propst legte Götting die Bauzeit der Matthiaskapelle mit großer Selbstverständlichkeit 

und ohne Widerspruch in das Jahrzehnt nach der Fertigstellung des Chores.414  

                                                
414 Domarchiv 97, 9.12.1868 Götting an Propst Schlünkes. 
 

 



 127

Heinrich II. ist wie Chorus, als weltlicher Würdenträger, in aufwendiger und kostbarer 

nken Hand steht ein naturgetreues Modell 

zel des Aachener Domes.(Abb. 89)  

 

andfest, seine 

Beinstellung mutet unentschlossen, unsicher an und wird sowohl seinem Gewicht wie auch 

seiner Gewichtigkeit nicht gerecht. In diesen Mißton spielt auch das geschulterte Zepter ein, 

ses scheint Heinrich mit seiner Rechten nur kraftlos zu greifen. 

Gewandung und Ausstattung gezeigt, auf seiner li

der von ihm gestifteten Evangelienkan

Abb. 89 Heinrich II Foto: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 

 

Obwohl als Herrscher in Königsornat zur Ansicht gebracht, trägt er das Ambiente eines 

Heiligen an sich. Anders nämlich als am vorher beschriebenen Bürgermeister Chorus geht der 

etwas gesenkte Blick ins Nichts, die Kopfhaltung bezeugt Versunkenheit. Einen Mangel zeigt 

die Skulptur Heinrichs nur bezüglich der Haltung. Heinrich wirkt nicht st

die



 128 

In den Skulpturen der Engel offenbart sich einmal mehr, daß die Charakteristika der gezeigten 

Personen in vieler Art in die Gestaltung der jeweiligen Skulptur einflossen. Die Statue des 

Gabriel ist als sehr ruhige Komposition zu bezeichnen, er ist ganz Verkündigungsengel.(Abb. 

90) Der Michael ist dagegen bis ins Detail als kämpfender Engel gezeichnet.(Abb. 91/ 92) 

hael. Fotos: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 

rtuskapelle in den Gesichtszügen, der Tracht 

tung wie auch im Faltenwurf nur 

enig von der Senkrechten ab. Eine Albe und darüber eine Dalmatik kleidet sie. Durch deren 

 

 
Links: Abb. 90 Gabriel Rechts: Abb. 91 Mic
 

Gabriel gleicht dem Engel der Karls- und Hube

und Gestus. Die Chorskulptur weicht sowohl in Körperhal

w

dicke Stoffe drückt sich Gabriels rechtes Knie geringfügig und nur nach vorne durch. Ebenso 

frontal ist die Ausrichtung seines wenig gesenkten Kopfes und seines Körpers.  

Unter zwei parallelen Diagonalen, dem Spruchband und der segnenden rechten Hand, verläuft 

die Faltung seines Gewandes nur in vertikalen Linien. Aus diesen Faktoren bezieht der Engel 

eine ruhige Stimmung. Das Gesicht hat Anteil an diesem Stimmungsbild. Es ist durch die 

heiligenscheinartige Lockenpracht und die Flügel in eine rundliche Kontur eingefaßt. Wie 



 129

bislang an allen Engelsgestalten ist das Antlitz sanft, mit melancholischem Ausdruck im 

klassischen Schema gearbeitet.  

 

Der Statue des Michael liegen grundsätzlich andere Vorstellungen zugrunde. Er ist in Rüstung 

it Brustpanzer, Kettenhemd und Beinschienen dargestellt.  

Euskirchen.  

inten, Hand und Knauf befinden sich neben dem Kopf. Der linke, mit Schild (fehlt aufgrund 

on Restaurationsarbeiten im Bild) bewehrte Arm befindet sich in einer Position, die geeignet 

wegung wird 

m

 
Abb. 92 Oberer Teil der Statue des
 

Sein rechter Arm

 Erzengel Michael. Foto: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, 

 hält das Schwert zum Schlag bereit, es ragt über seine rechte Schulter nach 

h

v

scheint, den Schwung der Schwerthand im Schlag zu verstärken. Die Bewegung der Arme  

und des Oberkörpers wird im unteren Teil der Statue folgerichtig durch das vorgestellte und 

gewinkelte rechte Bein aufgenommen. Bei einer derartigen Schlagbewegung muß sich das 

Spielbein nämlich notwendigerweise unter dem Schlagarm befinden, um dem Hieb die 

größtmögliche Kraft zu verleihen. Diese über den ganzen Körper verteilte Be

durch keinerlei Kleidung verdeckt, der Mantel ist weit oben an den Schultern hinter den 

Körper zurückgeschlagen. Michael wirkt im Gegenteil zu Gabriel aktiv und kämpferisch.  



 130 

Dieser Ausdruck steht ihm auch ins Gesicht geschrieben, welches deutlich an klassischen 

Vorstellungen orientiert ist. Es erinnert in seinen idealisierten Proportionen an das Gesicht des 

avid von Michelangelo. Die Physiognomie Michaels ist mit kräftigen Linien versehen und 

artie ausgeprägter. In diesem 

als, das Augenmerk auf die Anpassung der Statuen an die 

 richten. Die Falten der Gewandung sind nicht 

n. Diese Eigenschaft läßt sich auch in den  

Abb. 93 Märtyrer Anastasius. Fotos: Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 

ie 

D

wirkt daher männlicher als die des Gabriel. Seine Stirn zeigt Wülste, die Nase und das Gesicht 

sind in die Länge gezogen, zusätzlich ist die Kinnp

Zusammenhang gilt es nochm

optischen Gegebenheiten ihrer Stellhöhe zu

rundlich gearbeitet, sondern mit Kanten belasse

 

 

Gesichtsdetails entdecken. Unabhängig von der Physiognomie der Gesichter, ob weich oder 

hart, die Linien in den Gesichtern sind scharf gezogen. Im Gesicht des Michael sind d

Augenhöhlen tief herausgearbeitet und die Nase weist kantige Grate auf. Auf der 

Nahaufnahme des Anastasius, der an den Arnulf der Karls- und Hubertuskapelle erinnert, tritt 

diese Eigenschaft sehr stark hervor: So beschreibt sein Nasenrücken die Form eines 

langgezogenen Quaders.(Abb. 93) Die vertragliche Bedingung Göttings, die Statuen wegen 

ihrer Höhe nur bedingt auszuarbeiten, entpuppt sich auch als optisch wirksame Maßnahme. 

Durch sie bleiben die Linien auf die weite Sichtdistanz prägnant.  



 131

Während die Konsolen an der Süd- und der Ostseite des Chores mit Bildnissen von Männern 

bestückt sind, befinden sich an der Nordseite vermehrt die Frauendarstellungen.  

 

 
Links: Abb. 94 Mathildis. Rechts: 
 

Die Gewandkomposition der W

Arnulf und der Hildegardis der Karls- und H

Oberkörper ist durch seitliche Senk

Abb. 95 Adelheidis. Fotos: Karin Frohn. 

itwen Mathildis und Adelheidis ist wie die an den Statuen des 

ubertuskapelle beschaffen.(Abb. 94/ 95) Der 

rechten gerahmt. Die Linien laufen bis vor die Körpermitte 

ema ist an der Statue der 

delheidis etwas verdeckt, an der Mathildis kommt es deutlicher zum Vorschein.  

zogen werden konnten. In 

der Neugotik erlangten viele Themen bzw. Motive eine größere Bedeutung, als ihnen in der 

und werden durch eine Spiralform in den Sockel geleitet. Dieses Sch

A

Beide Frauen sind mit Zepter versehen, wobei das der Mathildis in die rahmende 

Komposition einbezogen ist, jedoch hält sie ihr Zepter mit zu feiner Bewegung, es schwebt 

wie das des Königs Heinrich II.. Adelheidis dagegen packt ihr Zepter mit festem Griff, wobei 

der untere Arm dicht vor ihrem Körper liegt.  

Weder Adelheidis noch Mathildis sind, wie in der Tradition üblich, mit Buch oder Modell 

einer Kirche gezeigt. Götting stellte sie mit Kugel und geschultertem Zepter dar. Die 

Traditionsungemäßheit mag darauf zurückgeführt werden, daß von ihnen nur wenige 

mittelalterliche Darstellungen existieren, die als Vorbild hinzuge



 132 

Gotik zukam.415 Ebenso abweichend von der ikonographischen Tradition ist die Tracht der 

zwei Frauen: In der Gotik sind beide zumeist in fürstlicher Kleidung gezeigt. Hier sind sie in 

itwentracht mit Weihel und Wimpel zu sehen, unter dem Umhang ist das enganliegende 

fehlt jedoch nicht an den Skulpturen der 

ssierung an die antikisierende Art der 

rt unruhiger Faltenwurf ist an keinem der 

Deren Kleidung besteht zum einen aus dem 

ergewändern und faltet sich daher weniger 

ssenere Art zu bedenken, mit der die 

Bautier, Geneviève, u.a.; Editions d´Art Albert Skira; Genf 1987. 

                                                

W

Oberteil aus der Mode des späten 15.  

Jahrhunderts auszum

Mathildis und der Adelheidis.

Beider Gewandung erinnert in ihrer Pli

Verkündigungsstatuen in Reim

Gewandentwürfe für die Männer festzustellen. 

dickeren Tuch von Kutten, Ornaten und Herrsch

auf. Zum anderen ist die grundsätzlich ge

Darstellungen mä

achen. Die sonst übliche Krone 
416  

s.(Abb. 96) Eine dera

me

nnlicher Personen gezeichnet sind. 

 
Abb. 96 Statue der Maria, Kathedrale Reims. Vor 1240 Foto: Skulptur, Band 1; hrsg. von: Ceysson, Bernard; Bresc-

 

 
415 Josef Braun, S. 522. 
416 Josef Braun, S. 28ff. 



 133

 
Oberteile der Statuen: Abb. 97 
Grabowski, Euskirchen. 
 

Die demontierten oberen Teile der W

Gesichter, mit der die me

Ausnahme. Eine Unterscheidung der Frau

Gewandstücke zu treffen. (Abb. 97/ 98) 

Beider Frauen Kopf ist durch die Matronentra

Wimpel die Gesichter ein. Dies

Ähnlichkeit in ihrer Gesichtsform

Darstellungen eine Person zu ze

Das Gesicht der Adelheidis is

Mathildis (Links) und Abb. 98 Adelheidis. Fotos: Restaurationsbericht der Firma 

itwenstatuen belegen die Schematik hinsichtlich der 

isten neugotischen Bildhauer zu Werke gingen. Götting war keine 

enoberkörper ist beinahe nur anhand der 

cht geziert. Unter der Krone fassen Weihel und 

e sind nach exakt gleichem Muster ausgeführt. Die 

, in Kinn, Mund, Nase, und Augen ist so frappant, daß die 

igen scheinen, jedoch in zwei verschiedenen Lebensaltern. 

t in etwas tieferem Relief gearbeitet, sie wirkt daher älter. 



 134 

 
e. und Nahaufnahme. Foto links: Karin Frohn. Foto rechts: 

Maria 

Magdalena eher herzförmig. Dieser Eindruck wird durch die Kopfbedeckung verstärkt, die 

den oberen Kopf durch eine quer verlaufende Falte in die Breite zieht. An der Maria 

Magdalena fällt der Kopfputz ohne den Kinn und Hals bedeckenden Weihel aus. So ist an ihr 

nicht die Strenge der Königinnenwitwen, aber auch nicht das liebliche Ambiente der 

Jungfrauen ohne Kopfbedeckung auszumachen. Sie ist als bekehrte Sünderin und deswegen 

nicht in Jungfrauentracht, aber auch nicht als Matrone gezeigt. Die Kopfbedeckung ist die 

übliche, die ihr bis ins späte 15. Jh. beigegeben wurde. Statt mit Kopftuch wurden spätere 

Magdalenadarstellungen oft mit einer seitlich gehörnten oder wulstigen Haube ausgestattet. 

Abb. 99/100 Maria Magdalena, Gesamtaufnahm
Restaurationsbericht der Firma Grabowski, Euskirchen. 
 

Eine andere, aber ebenso klassischen Grundlagen verpflichtete Ausformung findet sich im 

Gesicht der Maria Magdalena.(Abb. 99/100) Ihre Physiognomie zeigt eine lang geschnittene 

Nase, darunterliegend den schmalen Mund und das runde kleine Kinn. Während Adelheidis 

und Mathildis jedoch eine ovale Gesichtsform zu eigen ist, erscheint das Gesicht der 



 135

Diese, wie auch die spätmittelalterliche bzw. 

in Haarvorhang zu zeigen bleibt unberücksichtig

Magdalena meist eine zylindrische geschlossenen 

Aachener Chor.417 Der Blick Magd

Witwen. Dadurch wird eine andere Ausfor

Witwen aufweisen. Über den Augen der W

der Maria Magdalena sind kantig

Nahaufnahme wirkt das Gesicht der Maria Magda

Melancholie.  

 

Das Gesicht der Agnes wiederholt das Schem

Haltung und Gewandung dagegen läßt die Stat

barocke Tradition, sie als unbekleidete Büßerin

t. Schon seit dem 13 Jahrhundert trägt Maria 

Salbbüchse bei sich, so auch die Statue am 

t stärker nach unten geschlagen als bei den 

mung der Augenhöhlen offensichtlich, als sie die 

itwen schwingen sich runde Bögen. Die Brauen 

 und gerade gestaltet, außerdem sind sie breiter. Auf der 

lena wie die klassische Theatermaske de

a der jungen Witwe Mathildis am Chor. In ihre

ue einige Besonderheiten entdecken.  

 

alenas is

r 

r 

Abb. 101 Agnes.  
 

Foto: Karin Frohn.

 

Sie ist in der für Jungfrauen üblichen Tracht, einem langen gegürteten Kleid mit Obergewand 

gezeigt.(Abb. 101) Götting zeigt sie mit Schapel auf dem Kopf, Lamm und Schwert. Diese 
                                                 
417 Josef Braun, S. 495. 



 136 

Kopfbedeckung wurde ihr ab dem späten 15.Jh. beigegeben. Das Lamm ist ihr individuelles 

Attribut seit dem 13. Jh.. Selten, da nur in einer Nebentradition, ist sie mit dem Schwert als 

Todeswerkzeug zu sehen.418  

Der Unterkörper der Agnes wirkt in Bewegung wie die Momentaufnahme eines Schrittes. Sie 

ist in klassischer Ponderation auf dem Sockel positioniert, der Fuß ihres Spielbeines ist nicht 

vor den Körper gestellt, sondern verschwindet in den Falten des Untergewandes. Das stark 

vorgestreckte Knie darüber bewegt sich außerdem in Richtung des Körpers nach innen. Ohne 

das an ihrer linken Seite senkrecht auf der Spitze abgestellte Schwert wäre ihre Statik nicht 

nachvollziehbar, sie würde kippen. Erst durch die Waffe, die von der sehr tief liegenden Seite 

er Hüfte bis auf den Sockel reicht, erhält sie ihren sicheren Stand. Das rechte Bein nämlich 

Lotrechte 

s vorgestreckte Knie erfährt durch ein neues, elegant-liebliches Faltenmotiv 

Betonung. Eine von der Hüfte herablaufende, diagonale Falte löst sich aus dem Verband und 

it schönem Schwung unter dem Knie.  

tig kann das Faltenmotiv an der Statue der Katharina bezeichnet werden. Sie 

it der Krone auf dem offenem Haar ebenso als Märtyrerin wie auch 

als Frau von Stand ausgewiesen. Mit ihrer rechten Hand zieht sie den linken Saum ihres 

Gewandes auf Höhe ihres Unterleibes nach rechts. Die Falten im unteren Skulpturenbereich 

hang gibt den Blick auf ihr eng anliegendes Untergewand frei. 

ert deutlich die höfische Eleganz des ‚schöne Stil’ durch.  

der Katharina zeigt sich die Vorbildlichkeit einer Aachener 

ie heilige Barbara darstellt. Die Statue weist ein ähnlich rund 

konturiertes Gesicht und die gleiche Frisur auf wie die gemalte Barbara.(Abb. 104) Beider 

 etwas kürzer und geschwungen.  

 

                                                

d

scheint durchgestreckt, diese Seite der Hüfte liegt erheblich höher als die andere. So entsteht 

eine extreme Neigung der Beckenachse, die wohl der Unterstützung durch eine 

bedurfte. Da

verläuft als lange Schlaufe m

 

Als ebenso anmu

ist in Jungfrauentracht; m

laufen auf diesen Punkt zu.  

Der oben offen verbliebene Um

In dieser Statue schimm

In der Gestaltung des Kopfes 

Tafelmalerei, welche d

Lippen sind recht dünn und die Nase

 

 

 

 

 
418 Josef Braun, S. 45. 



 137

 
Links: Abb 102 Katharina. Foto: Karin Frohn 
 
 
Abb. 103-106 Tafelbilder von heiligen Jungfrauen: Aachen, um 1460. Domschatzkammer Aachen.  
Von oben links nach unten rechts: 
Abb. 103 Cäcilia mit Handorgel und Palme.  

Abb. 105 Katharina mit Rad und Schwert,  

 

Abb. 104 Barbara mit Kelch,  

Abb. 106 Dorothea mit Blumenkörbchen,  
Fotos: Karin Frohn



 138 

7.1. Zur Rezeption der Fa

 

Wie sprach sich die damalige Krit

Nur zu den Statuen der Anna

ausformulierte, nahezu

kunstgeschichtliche Disziplin war auch zu di

fundierte Beurteilungen. Bock kann 

seinen Kommentaren z.B. begrif

Stellungnahmen verblieben in a

Überlegungen u. ä. anrechneten.  

 

Anläßlich der Beurteilung der A

Bildhauer große Meisterschaft: 

„..., daß unserer vollen

gelungen ist, die fünfzehn bereits aufge

Anforderungen der Architektur so in Einklang zu

erfordert,...“ 

ssadensku

ubertuskapelle existieren 

ock. Die 

entsprechend rar sind 

tlichste’ Kritiker gelten, er kommt in 

 nächsten. Alle übrigen 

ische Vorlieben, finanzielle 

anonikus Bock dem 

e schwierige Aufgabe 

tik jenes Monumentes es 

Sämmtliche Statuen an der St. Anna-Capelle treten nämlich anatomisch richtig in solchen 

modernen Beschauers nicht unangenehm berühren. Die 

ieratisch-ernsten Gesichtsausdrücke der Figuren, die charakteristische Behandlung des 

ie Stilisirung der Haare sind bei diesen Figuren durchgehends 

nd und Kenner der mittelalterlichen Sculptur mit Anerkennung das 

t, seine Bildwerke chronologisch streng mit jenen 

gegebenen Bauformen in Einklang zu setzen, wie sie in der letzten Hälfte des 15. 

Jahrhunderts weniger am Rheine, mehr jedoch im nahen Belgien allenthalben zur Geltung 

kamen.“419  

 

Die Kritik an den Arbeiten für die Karls- und Hubertuskapelle ist dagegen ein Verriß. 

Tatsächlich ist der Zyklus für die Karls- und Hubertuskapellen im Vergleich mit den übrigen 

schwächer. Die späte Epoche scheint –vielleicht aufgrund ihrer Unbeliebtheit ungeübt- zur 

Zeit der Fertigstellung des Zyklus nicht Göttings sicherstes Terrain gewesen zu sein. 

                                                

lpturen  

ik zu den Domstatuen aus?

kapelle und der Karls- und H

 fachliche Kritiken aus der H

als der ‚wissenschaf

flich eine

  

and des Kanonikus B

eser Zeit noch jung, dem

r heutigen Kritik am

llgemeinen Ur

nnakapellen

 Überzeugung nach, dem Bil

teilen, die ästhet

statuen bescheinigte K

dhauer Goetting di

stellten Bildwerke mit den Gesetzen und 

 setzen, wie die Stilis

„

Formen auf, die auch das Auge des 

h

Faltenwurfs der Gewänder, d

solche, daß auch der Freu

Bestreben des Künstlers wahrnimm

 
419 O.c.K.19, 1.10.1870 XX. Jahrgang, S. 228. 



 139

Darüber hinaus vereinte sich in Kanonikus Bock aber auch ein großes kunstgeschichtliches 

issen mit einer politischen Haltung, die auch in sein Urteil mit einfloß. Seine Kritik ist als 

Körperbildung betrifft, zur Geltung zu bringen. Ob dadurch 

 den Augen der Archäologie und der strengeren Kunstkritik der künstlerische Werth der 

 Stelle nicht näher in Betracht ziehen420 

t diese Kritik schwer nachzuempfinden, ungenannte Hintergründe sind zu 

t, drückten weitere Stimmen ihr Wohlgefallen nicht aus fachlichen, sondern aus 

nderen Gründen aus: Von der Tageszeitung ‚Echo der Gegenwart’ erhielt der Bildhauer, 

                                                

W

gefärbt zu bezeichnen.  

„Es dürfte hier am Orte sein, hinsichtlich der Composition und Ausführung dieser 8 

verschiedenen Bildwerke im Allgemeinen zu bemerken, daß der Künstler nach besten Kräften 

bestrebt gewesen ist, hinsichtlich der allgemeinen Auffassung sowie der stylistischen 

Drappirung der Gewänder sich den architektonischen Gesetzen aus der Mitte des XV. 

Jahrhunderts möglichst unterzuordnen. Nichtsdestoweniger leuchtet bei vielen Figuren 

ziemlich deutlich das Bestreben durch, die modernen Errungenschaften der Academie, 

namentlich was die Gesichts- und 

in

Bildwerke als skulptorischer Zierde an einem Bauwerke des XV. Jahrhunderts gesteigert 

worden ist, wollen wir an dieser

 

Die Eigenschaft, die Bock hier anprangert, ist die gleiche, die er an den Statuen für die 

Annakapelle lobend hervorgehoben hatte: nämlich dem modernen Betrachterauge zu 

genügen. So is

vermuten. An der Annakapelle gab das Auge des ‚modernen Betrachters’ den anatomischen 

Maßstab vor. Der Zyklus für die Karls- und Hubertuskapelle wurde hingegen an seiner 

archäologischen Treue gemessen Vielleicht sah Bock die Grenze des Guten in den Statuen für 

die Annakapelle eingehalten und in denen für die Karls- und Hubertuskapelle nicht. Ein 

augenfälliger Unterschied bezüglich ihrer anatomischen Ausführung besteht jedoch nicht 

zwischen den Zyklen. So mag Bock die Gelegenheit wahrgenommen haben, in das unter 

königlichem Protektorat entstandene Buch, in dem die zuletzt aufgeführte Kritik erschien, die 

reine Lehre der Neugotik und ihren restauratorischen Anspruch einzubringen. 

Wie erwähn

a

wenn über ihn berichtet wurde, ausschließlich Bestätigung.  

Der Dombaumeister lobte Götting. In einer Notiz auf einem Rechnungsformular bemerkte 

Cremer, daß die neuen Statuen der Matthiaskapelle die alten „bei weitem“ überträfen.421 Die 

alten Statuen hatte er zuvor als „sehr gelungen“ bezeichnet.422  

 
420 Franz Bock, Rheinlands Baudenkmale des Mittelalters, die Hubertus und Karlskapelle am Aachener Münster.  
421 A.d.K. 78, 19.3.1866 Götting an Karlsverein. 

tungsausschusses am 5.2.1866.  422 A.d.K. 19, Protokoll der Sitzung des Verwal



 140 

Auch der Karlsverein scheint zufrieden gewesen zu sein, es ist aber keine Stellungnahme 

überkommen. Die Taten sprechen für sich: Der Karlsverein beauftragte immer wieder die 

Werkstatt Götting.  

Das Kapitel als bauherrliche Instanz hielt sich mit Beurteilungen zurück.  

 

Eines fällt an Bocks Kritiken auf: immer ist der Grad ihrer Einpassung in den stilistischen, 

architektonischen Zusammenhang in die Beurteilung eingeflossen. Vor allem nach dieser 

Eigenschaft wurde die Qualität der Skulpturen damals bemessen: ob und wie gut der 

Bildhauer den vorgegebenen Stil getroffen habe. Alles gipfelte in der Frage: „Würden die 

Bildhauer des Mittelalters in ähnlicher Auffassung, Bewegung und Drapierung diese 

Bildwerke ebenso ausgeführt haben, wie Meister Götting dieselben heute stilisirt hat, wenn es 

nämlich damals schon denselben vergönnt gewesen wäre, die architektonisch fertig gestellte 

Capelle mit Sculpturen zu beleben?“423  

 

Nur an diesem Punkt rieb sich die Kritik wirklich. Wie Herbert Phillip Schmitz feststellt, 

rückte ab den 60er Jahren des 19. Jahrhunderts die historische Treue als unerbittliches 

Kriterium in den Vordergrund.424 In dem ‚Organ für christliche Kunst’ sind zwar viele 

großartige Konzepte und Anleitungen für Kunstschaffende abgedruckt, sie flossen aber nur 

bedingt in die konkrete, auf das Werk bezogene Kritik ein. Bei näherem Hinschauen erweist 

sich der theoretische Unterbau dieser Kunst als eine in ihren Aussagen recht allgemein 

gehaltene, angehängte Blase.  

 

 

7.2. Kritik und Einordnung der Aachener Domskulpturen 

 

Bei dem Grad der Einpassung der Statuen alleine darf eine heutige Beurteilung nicht 

verharren, wiewohl die Neugotik auch nach diesem Gesichtspunkt bewertet werden muß, da 

ihr ein restaurativer Gedanke zugrunde lag. Darüber hinaus muß der Ausdruck der Statuen 

Hinsichtlich der Einpassung der Statuen in die vorgegebene Architektur und Epoche kann der 

gesamte Domzyklus in vielen Punkten gelobt werden. Hierbei gilt es zu bedenken, daß 

und seine Intensität erörtert werden, wobei den religiösen/ politischen Hintergründen 

Rechnung getragen werden muß.  

 

                                                 
423O.c.K.19, 1.10.1870 XX. Jahrgang. S. 227f.. 
424 Herbert Philipp Schmitz, S. 16. 



 141

Götting, wie der Großteil der neugotischen Bildhauer, relativ frei mit Versatzstücken 

verschiedener gotischer und anderer Stile umging. Die Maßstäbe der heutigen, genormten 

Denkmalpflege können also nicht auf die Neugotik angewendet werden. 

tatuen, ob er darin 

inen Vorteil für die neuen Statuen gesehen hätte, muß offen bleiben. Nach seinen Aussagen 

 des Landstriches von den Maaslanden bis nach 

ordfrankreich nahe. Wie vor allem bei der Beschreibung der Statuen der Annakapelle schon 

dlichkeit der Epoche des francoflämischen Bildhauers Andrée 

eauneveu und des südniederländischen Internationalen Stils für die neugotische Skulptur in 

en Rheinlanden ist offensichtlich. 427  

iese Aussage trifft aus der Ferne besehen zu, jedoch: Die Statuen Göttings mögen ein 

gewandten Stimmung dieser im mittelalterlichen Aachen 

epflegten Tradition erhalten geblieben.  

Kanonikus Bock registrierte zwar die Regionalität der Vorbilder für die S

e

in der Korrespondenz um die Ausstattung des Aachener Domes konnten auswärtige 

Kunstwerke ebenso gute Arbeitsanleitungen dargestellt wie die regionalen.425 Eine moderne 

Denkmalpflege kann die regionale Ausrichtung nur loben. Die Statuen stehen, da Götting sie 

größtenteils in Anlehnung an die Aachener Originalbestände schuf, in der bildhauerischen 

Tradition der Stadt.  

Durch die langjährige Zugehörigkeit der Stadt Aachen zur Diözese Lüttich war Aachen im 

Mittelalter nicht so sehr Köln wie dem Maasland zugewandt. Dementsprechend stand Aachen 

in seiner künstlerischen Tradition der

N

erwähnt, zeigt sich diese Tradition weniger asketisch. Sie ist weltzugewandter und von 

verfeinerterem Wesen als z.B. die Kölner Gotik.  

Sowohl die vorbildhaften Apostel des Chorinneren wie auch die Goldschmiedearbeiten des 

mittelalterlichen Aachen belegen diesen Einfluß auf die Kunst der Stadt. Ebenso die 

Tafelmalereien. 426 In den neugotischen Domskulpturen schlagen all diese zugrunde liegenden 

Vorbilder durch.  

Hilger konstatiert: „Die Vorbil

B

d

 

D

Beispiel dafür sein, daß auch innerhalb dieser Setzung Unterschiede zu verzeichnen sind. 

Viele Bildhauer der Neugotik übernahmen nur formale Merkmale ihrer 

maasländisch/nordfranzösischen Vorbilder. Darüber ist Götting in seinen Statuen hinaus 

gegangen. In den Aachener Domstatuen, vor allem in denen der Annakapelle, ist viel von der 

menschlichen, dem Betrachter zu

g

                                                 
425 O.c.K.19, 1.10.1870 XX. Jahrgang, S. 228. 

and 4. S. 137. 
426 Willy Christ/ Georg Minkenberg,, S.46ff. 
427 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, B



 142 

Der durch die jeweilige Architektur vorgegebene epochale Rahmen ist in den Statuen mit viel 

Freiraum beachtet. Gleichwohl sind gotische Elemente verschiedener Epochen, teilweise an 

ein und derselben Skulptur, eingebracht. Im Kontext des gesamten Zyklus scheint die 

Gesamtzusammenhang des Domzyklus fällt die Thematik der 

bischöflichen Vikariats in Köln wurde die 

rönten Muttergottesstatue des Aachener Chorinneren verweist Peter Hilger 

s nicht genannt und auch von keinem der anderen 

itentscheidenden. Bischof Laurents Ausführungen folgen zwar dem Gedanken der 

de die Hauptströmung der christlichen Skulptur der 

Neugotik vorgegeben. Dort haben Christoph Stephan, Peter Fuchs und auch Christian Mohr 

                                                

Ausstattung des Chores mit Statuen, die an einen Stil der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts 

angelehnt sind, unschlüssig. Wußten die damaligen Aachener doch, daß der Chor 1414 

geweiht wurde, also zu dieser Zeit fertiggestellt war. Wieder muß eingedenk sein, daß die 

Denkmalpflege in der Entstehung begriffen war.  

Die für die verschiedenen Bauteile herangezogenen Thematiken können im Rahmen ihrer 

Patronate als adäquat bezeichnet werden.  

Im thematischen 

Matthiaskapelle aus dem Rahmen. Sie steht abseits des Kanons der Marienverehrung, in deren 

Zeichen sowohl die Gotik als auch die Zeit der Neugotik standen und die an den übrigen 

Kapellen mehr oder weniger eingehalten ist.428 Durch das entschlußfreudige und effektive 

Vorgehen des damals dominanten Karlsvereins war die Matthiaskapelle mit Skulpturen 

bestückt, bevor ein einheitliches Programm entworfen wurde. Erst mit dem Gesamtplan des 

Bischofs Laurent und der Einmischung des Erz

Marienverehrung konsequent durchgesetzt: Die Muttergottes ist an der Annakapelle indirekt, 

als Tochter, an der Karls- und Hubertuskapelle als Mutter und am Chor als Herrscherin 

gezeigt. 

Angesichts der gek

auf die Schlüssigkeit des Außenprogramms ‚Hof Mariens, Königin der Engel und Heiligen’ 

am Chor.429 So nachvollziehbar dies scheint, wird die gekrönte Muttergottesstaue des 

Chorinneren jedoch im Plan Laurent

M

Marienverehrung, sie gehen aber, soweit ersichtlich, auf den üblichen Marienkult an Domen 

zurück.  

 

 

7.3. Vergleich mit anderen neugotischen Skulpturen 

 

In Köln, dem Zentrum der Neugotik, wur

 
87. Die Unschuld Mariens wurde von Pius IX am 8.12.1854 428 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S. 1

dogmatisiert. 
429 Ebenda. S. 136. 



 143

gearbeitet, den Bloch als bedeutendsten Bildhauer der Region in seiner Zeit bezeichnet.430 

Wie zu Göttings Lebzeiten sollen seine Statuen auch heute an den Kölner Bildwerken 

gemessen werden. Der Aachener Bildhauer wird die Kölner neugotischen Meister sicher als 

Maßstab empfunden haben: so im Falle des um 1851 mit Bayerle für den Düsseldorfer 

Nordfriedhof gearbeiteten Kreuzes. Die Kritik im ‚Organ für christliche Kunst’ erteilte 

Götting den Ratschlag, sich an den neugotischen Statuen des Kölner Domes zu orientieren.431 

Die Aachener Domstatuen weisen weniger Gemeinsamkeiten mit den Arbeiten des Bildhauers 

des Christoph Stephan. 

Abb. 107 Statuen des Peter Fuchs am linken Gewände des Mittelportals der Westfassade des Kölner 
omes, 1875. Foto: Wolff, Arnold. 

Fuchs für den Kölner Dom auf. Mehr Eigenschaften teilen die Aachener Skulpturen mit den 

Bildwerken des Christian Mohr und denen 

 

Zuerst sollen die Statuen des Peter Fuchs zum Vergleich herangezogen werden.(Abb. 107) 

Die Charakterisierung der Dargestellten fällt in den meisten Aachener Domstatuen vielfältiger 

und differenzierter aus. Die Aachener Statuen sind schmaler und feingliedriger gearbeitet als 

die hier gezeigten, sie wirken daher eleganter als Fuchs massivere Kölner Domstatuen.  

 

 

D

                                                 
430 Peter Bloch, S. 31. 

isabeth Janssen, S. 141. Auch: Peter Bloch, S. 65. 431 Ingeborg Schild/ El



 144 

Die Eigenschaften einer jeden einzelnen Skulptur korrespondieren in größerem Maße 

miteinander, als es bei den Fuchs-Skulpturen der Fall ist. Götting stimmte alle Gestaltung wie 

Physiognomie, Haltung, Faltenwurf usw. sorgfältig und feinfühlig untereinander und auf das  

Thema, den jeweiligen Heiligen, ab. Sämtliche darstellerischen Mittel setzte er im Sinne einer 

vielfältigen Darstellung am Einzelstück und auch innerhalb des gesamten Zyklus ein.  

Die Aachener Domskulpturen können daher bei größtenteils stilistischer Einheitlichkeit, auch 

einer gewissen Schematik, in ihrer Variation dennoch Einzelstücke genannt werden. Fuchs 

hatte sich dagegen augenscheinlich auf die Darstellung eines Menschenschlages und eines 

Ausdruckes spezialisiert. Dies läßt sich besonders deutlich an den Gesichtern der 

erschiedenen Statuen Fuchs aufzeigen, die stets pathetisch-stolz, heroisch ins Leere schauen. 

ch 

schen 

kulpturen ist Teil ihrer einseitigen Charakterisierung. An die Stelle der schwungvollen, oft 

eist die Senkrechte. 

den Positionierung des 

dadurch um einige Nuancen ‚aggressiver’. 

rkend nach unten geschlagen wie der Blick der 

 Pathos verweisen die 

und. Sie spiegeln den in Köln vehement 
432 Weniger der Mensch 

 Statuen Peter Fuchs 

inimalisiert. Nahezu nur 

 Betrachter ostentativ 

entalität’ 

issen um 

ie Aachener Domstatuen sind filigraner gearbeitet, die Körper der Dargestellten schmaler 

Heiligen scheinen dadurch von menschlicher Beschaffenheit und 

auch Schwäche. Dementsprechende Inhalte transportieren die Aachener Domstatuen. Sie 

veranschaulichen in erster Linie menschliche und christliche, aber nur wenig machtpolitische 

Werte. Sie wirken sanfter und oft demütig, anstatt der Vehemenz scheint ihnen eine stille 
                                                

v

Die Aachener Domstatuen weisen zwar ebenso eine idealisierende Tendenz auf. Jedo

zeigen sie im Vergleich zu den Kölner Domskulpturen des Peter Fuchs Abwechslung und 

feinere Charakterzeichnung. Fuchs zeigt ausschließlich denkmalwürdige Heldenfiguren, 

breitschultrige, kräftige Männer und Frauen. Die wuchtige Ausarbeitung der Fuch

S

bogenförmigen Haltung der Aachener Domskulpturen setzte Fuchs dazu m

Diese aufrechte Haltung endet in einer herausfordernd scheinen

Kopfes. Insgesamt wirken die Fuchs-Statuen 

Ebenso ihr Blick: er ist selten so demütig wi

Aachener Domstatuen. In heroischem, teils kämpferisch wirkendem

Fuchs-Statuen auf ihren politischen Hintergr

erhobenen Anspruch der katholischen Kirche auf Macht und Geltung.

als die recht uniform dargebrachte Ideologie des Kulturkampfes ist in den

zu sehen. Die menschlich/ christliche Dimension der Skulpturen ist m

anhand ihres Aufstellortes und ihrer Attribute, die sie dem

entgegenhalten, erschließen sich Fuchs Statuen als christliche Kunst. Diese ‚Monum

war durchaus gefragt, vor allem an ihr stößt sich der heutige Betrachter, dem das W

den  machtpolitischen Hintergrund fehlt..433 

D

und feiner. Die gezeigten 

 
 Rheinland., Band 4, S. 49. 432 Kunst des 19. Jh. im

433 A.d.K. 74, 16.3.1868, Götting an Jungbluth. 



 145

Gläubigkeit zu eignen. Der Herrschaftsanspruch der katholischen Kirche ist den Aachener 

Domstatuen selbst kaum anzusehen. Der Hauptschauplatz des Kulturkampfes war Köln, vor 

diesem Hintergrund sind die dortigen Statuen geschaffen. Aachen lag im Verhältnis zur 

 und 

nehmend von seiner Grundlage.440 

Rheinmetropole in provinzieller Lage. Hier war nicht so sehr die kämpferische Attitüde 

gefragt, wie sie den Kölner Domstatuen anhaftet, sondern Lebens-

Betrachterzugewandtheit. Diese Eigenschaften prägen die Gestaltung der Aachener Statuen 

maßgeblich.  

Es ist kein Zufall, daß die Statuen des Peter Fuchs im Vergleich zu den Aachener 

Domskulpturen den Eindruck vermitteln, streng nach Schema und etwas liebloser hergestellt 

zu sein. Von 1865 bis 1881 entstanden an die 700 Statuen in der Werkstatt Fuchs.434 Der 

Bildhauer arbeitete bis zur Serienfertigung. Die dadurch notwendige Wiederholung führte zur 

Vereinheitlichung seiner Formensprache. Seine Skulpturen wirken unpersönlich, sie gediehen 

zu Denkmälern.435 Der hohe Arbeitsdruck förderte auch in den späten Domstatuen Aachens 

die Tendenz zur Vereinheitlichung: in einigen Chorstatuen, z.B. in den Witwen, machen sich 

vermehrt Schemata bemerkbar. Die meisten Zeitgenossen Fuchs befürworteten diese 

Formelhaftigkeit offenbar.436 Jedoch: 1881 beendete Fuchs seine Arbeit für den Kölner Dom 

und fiel sozusagen in die Bedeutungslosigkeit.437 Die moderne Kritik der Kölner Domstatuen 

von Fuchs ab 1865 fällt negativ aus: Sie seien nur anhand ihrer Attribute zu unterscheiden, 

charakterlos und uniform.438  

 

A. Wolff stellt in seiner Schrift über den Kölner Dom richtig fest, daß Peter Fuchs mit 

heroischem Pathos arbeitete, Christian Fuchs Stil dagegen lyrischer sei. In der letztgenannten 

Einordnung findet sich ein passender Vergleichspunkt: In der sanften Stimmung vor allem 

liegt eine Ähnlichkeit der frühen Statuen Mohrs und den Aachener Domstatuen. 

Christian Mohr bildete Peter Fuchs aus und war bis 1865 dessen Vorgänger als Kölner 

Dombildhauer.439 Fuchs arbeitete anfangs auf der von Mohr gelegten Basis. Indem er den 

Ausdruck seiner Statuen bis in die späten 60er Jahre des 19. Jahrhunderts auf ausschließlich 

heroisch zuschnitt, entfernte er sich jedoch zu

                                                 
435 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4.S. 44. 

 Ebenda. S. 46. 
437 Ebenda. S. 54. 

434 Peter Bloch, S. 36. 

436

438 Ebenda. S. 49. 
439 Peter Bloch, S. 36. 
440 Peter Bloch, S. 32. 



 146 

 
Links: Abb. 108 Stephanus-Statue von Christian Mohr. Nach 1855, Gewändefigur vom Südquerhaus des 

 
Kölner Domes. Foto: Bloch, P. 

Abb. 109 Stephanus-Statue vo
r Firma Grabowski, Euskirchen. 

442

 

Chors aber ist in seiner Einfachheit na

Auch in anderen Punkten gleichen sich die S

Göttings Statuen weisen Mohrs W

n Gottfried Götting. Um 1873

441

türlicher und lebendi

erke Fei

/4, Aachener Choräußeres. Foto: Restaurationsbericht 

 Mohrs als 

es Aachener 

ger gezeichnet.  

kulpturen der beiden Bildhauer. Ebenso wie 

nheit in der Charakterzeichnung auf.  

                       

de
 

In den Aachener Domstatuen, auch denen der 70er Jahre, ist stets eine ähnliche Sanftheit wie 

in den Mohr-Statuen zu entdecken. Rolf Lauer nennt den Stimmungswert der frühen Mohr-

Statuen treffend „lyrische Zartheit“.  Er beschreibt die frühe Bildsprache

empfindungsreich.  Diese Aussage kann noch mehr für die gesamten Aachener Domstatuen 

gelten. Mohrs Statue des Stephanus kommt durch eine theatralische Geste stärker dem 

Wunsch ihrer Entstehungszeit nach Denkmälern entgegen als die Version Göttings.(Abb. 108/ 

109) Beiden Statuen sind von der angesprochene Sanftheit, der Stephanus d

                          
 Rheinland, Band 4. S. 38/45. 441 Kunst des 19. Jh. im

442 Ebenda. S. 51. 



 147

Auch Mohrs Statuen sind deutlicher Zeugen christlicher und menschlicher Werte als des 

Machtanspruchs der Kirche.  
 

Zuletzt sollen die Aachener Domstatuen mit den Arbeiten eines weiteren Kölner Bildhauers 

verglichen werden, der noch vor Mohr und Fuchs am Kölner Dom gearbeitet hat.443 Die Rede 

ist von Christoph Stephan.  

Abb. 110 Muttergottes aus der Hand Stephans vom Grabmal Stephans, ohne nähere Jahresangabe, nach 1847, 

nd Fuchs und 

arbeitete daher vor einem anderen Hintergrund.444 In Stephans Jugend dürfte barockes 

Formengut noch vielerorts zu sehen gewesen sein. Spuren davon finden sich in einigen seiner 
                                                

 

Köln Melatenfriedhof. Foto: Bloch, P. 

 

Nach Bloch ist Stephan einer der ersten Bildhauer, die den Weg zur eigenständigen 

neugotischen Skulptur bahnten. Er war eine Generation älter als Götting, Mohr u

 
443 Ebenda. S. 30. 

r Fuchs: Mülheim 1829-1898 Köln/ Christoph Stephan: 
öln. Peter Bloch, S. 23. 

444 Christian Mohr: Andernach 1823–1888 Köln/ Pete
Köln 1797-1864 K



 148 

Statuen. Eine der hier abgebildeten Madonna sehr verwandte Statue ist durch Bloch richtig als 

Statue nach hochgotischem Vorbild mit barocken Reminiszenzen eingestuft 

orden.(Abb.110)445 Vor allem im Kopf- und Brustbereich der Madonna zeigt sich ein barock 

on der Karls- und Hubertuskapelle, deutlicher noch den Statuen 

der Jungfrauen, der Märtyrerin und der Büßerin vom Chor. Die Erwähnung barocker Spuren 

erinnert an die eingangs des Kapitels erwähnte Kritik an dem Gekreuzigten des Hochkreuzes 

für den Düsseldorfer Nordfriedhof.446 Im ‚Organ für christliche Kunst’ wurde die Arbeit 

Göttings als „zopfstilig“ verrissen“. Der Kritiker zielte auf den Rückbildungsstil des Rokoko 

um 1770, dem sogenannten ‚Louisseize’, den er in Göttings Skulptur auszumachen meinte.  

 

ttes der Karls- und Hubertuskapelle. 1867. Abb. 112 Katharina am 
horäußeren. Um 1874. Fotos: Karin Frohn. 

 

Dieser Stil in Abwendung vom Schnörkel des Rokoko kennzeichnet eine Bewegung zur 

geklärten Linie und zu ausgeglichenen, regelmäßigen Formen. Die Klarheit und auch 

Nüchternheit der nachfolgenden Kunst war dem Stil jedoch nicht zu eigen. I. Schild konnte 

die damalige Kritik in bezug auf die Götting-Statue des Gekreuzigten nicht nachvollziehen. 
                       

w

dekorativer Zug. Diese dekorativ liebliche Note ist auch einigen Domstatuen, jedoch keiner 

Darstellung eines erwachsenen Mannes, beigebeben: So zu sehen an der Muttergottes samt 

Kind und der Hildegardis v

 
Links: Abb. 111 Jesuskind der Muttergo
C

                          

41. Auch: Peter Bloch, S. 65. 
445 Ebenda. 
446 Ingeborg Schild/ Elisabeth Janssen, S. 1



 149

Dagegen träfe die Kritik auf die Stauen der aufgezählten Frauendarstellungen am Aachener 

Dom zu. Vor allem die Statue des Jesuskindes an der Muttergottes der Karls- und 

Hubertuskapelle und die Katharina vom Chor weisen lieblich barocke Rückstände auf.(Abb. 

111/ 112)  

 

Der Vergleich zeigt, daß sich Göttings Arbeiten durch viele Eigenheiten von den weiterer 

neugotischer Bildhauer unterscheiden. Die Aachener Domstatuen sind von eleganter, 

feingliedriger und -nerviger Machart. In ihnen sind Elemente des gotischen ‚schönen Stils’, 

des Klassizismus und seltener barockes Formengut feinfühlig aufeinander abgestimmt. 

Weiterhin sind die Aachener Domstatuen von vielfältigem Ausdruck. In ihnen ist an der 

lyrischen Art der frühen neugotischen Bildhauerei festgehalten. Die insgesamt verhaltenere 

nd sanftere Art des Domzyklus zeigt sich schon in den Statuen der Matthiaskapelle, in den 

Skulpturen der heiligen Familie an der Annakapelle tritt sie offen zu Tage. Die Einfachheit 

der Konzeption vieler Aachener Domstatuen erweist sich als Konzentration auf Wesentliches 

im natürlich scheinenden Ausdruck. Keine überzogene Mimik und Gestik o.ä. stören die 

stille, ausgeglichene Art der Statuen. Die Aachener Skulpturen weisen außerdem oft ein 

größeres Maß an Betrachterzugewandtheit auf, als die Werke der Kölner Zeitgenossen. 

Die hohe Qualität der meisten Außenstatuen des Aachener Domes offenbart sich auch im 

werkinternen Vergleich: So anhand einiger nur leidlich gelungener Statuen der Karls- und 

Hubertuskapelle, denen der hohe Anspruch z.B. der Statuen für die Annakapelle abgeht. Hier 

ist vor allem die Statue des Lambertus zu nennen, die durch ihre unschlüssige Machart 

auffällt. Sie steht deutlich im Kontrast zu den gelungensten Statuen des gesamten Zyklus, z.B. 

des Stephanus vom Chor oder des Josef und Joachim von der Annakapelle.  

 

 

7.4. Der Erhaltungszustand der Statuen 

m 

pril 2000 führte die Euskirchener Firma Martin Grabowski an ihnen konservierende und 

tuen für ihr Alter in zufriedenstellendem Zustand seien. Nur wenige Statuen oder Teile von 

u

 

Die Statuen des Chores befinden sich in relativ gutem Zustand. Ab Dezember 1998 bis zu

A

restaurierende Maßnahmen durch. Die Arbeiten zielten nicht auf eine vollständige 

Wiederherstellung, sondern beschränkten sich auf die Behandlung gefährdeter Teile. Die 

Skulpturen wurden zumeist in situ bearbeitet, nur wenige wurden abgenommen, um Arbeiten 

an den Pfeilern zu vollbringen. Der Bericht zu den Arbeiten erwähnt eingangs, daß die 

Sta



 150 

ihnen wiesen eine substantielle Schädigung auf. Einige Statuen tragen entstehungszeitliche 

Wiederherstellungsspuren in Form von Vierungen.  

 

 

Viele Schäden sind auf den 2. Weltkrieg zurückzuführen, dem überhaupt viele neugotische 

Werke zum Opfer gefallen sind. So am Chor: Im 2. Weltkrieg wurde eine Staute vollständig 

zerstört, eine weitere stark beschädigt. Der Torso (im Foto rechts) des Johannes steht

Abb. 113 Zerbombter 5. Pfeiler. Foto: Domarchiv. 

 heute 

 den Stein 

 oberflächennahen Bereich zermürbt. Durch die Bildung von Krusten war die Verdunstung 

on eingedrungenen Wasser behindert. Folgende Maßnahmen wurden ergriffen: 

alen gedünnt oder entfernt, einige Partien mit 

ieselsäureester gestärkt. An bestimmten Stellen wurde der Wasserablauf verbessert. Risse 

am Fuße des wiederhergestellten Pfeilers.(Abb. 113)  

Weitere Beeinträchtigungen des Zustandes gehen auf Wasserschäden zurück. Dabei 

verhinderten die Baldachine offenbar schwerwiegendere Schäden: Die über die 

Baldachinkontur reichenden, nicht geschützten Teile der Statuen sind stärker in 

Mitleidenschaft gezogen. An diesen Stellen hatten sich Abschalungen gebildet, die teilweise 

von Rissen oder Rißcraquelés durchzogen waren. Stellenweise hatte die Witterung

im

v

Der Taubenkot wurde entfernt, Sch

K

wurden punktuell verklebt, Bruchstücke zusätzlich gedübelt. Einige Vierungen wurden 

gesetzt, insgesamt aber nur wenige Ergänzungen durchgeführt. Die Statuen des Isaias und des 

Stephanus wurden in Acrylharz getränkt. 

 

Die Skulpturen der Karls- und Hubertuskapelle befinden sich heute in gereinigtem Zustand im 

Kreuzgang des Münsters, nur der Wappenengel ist an dem gut geschützten Platz im 

Portalbogen verblieben. Die Gründe für ihre Abnahme und ihr Zustand lassen sich einem 



 151

Restaurierungsbericht von 1991 entnehmen: Da die Konservierung vor Ort nicht möglich war, 

beschloß man, die Statuen von dort zu entfernen.447 Im Bericht wird die schattige 

afür verantwortlich gemacht, daß das in die Skulpturen 

 wieder verdunstete. Die so in den Statuen 

hwächte so den Stein, zusätzlich erwies sich 

ch Frostsprengung als gefährlich.  

h keine gravierenden Schäden erwähnt. 

arbeitete Teile wie Finger o.ä. sind abgebrochen. Des 

Fließwasserabschliff, Absandung und Spuren 

efgreifende Beschädigung beschränkte sich nur auf wenige 

öckelte oder schalte etwas Material ab. Es kam die Frage auf, 

ntstandenen Lücken verfahren werden solle. Zum einen 

ätte das Abnehmen von Formen zur Herstellung von Abgüssen sicherlich zu weiteren 

chäden geführt. Andererseits seien die Bildwerke als Gesamtprojekt geschaffen, welches mit 

lgleichen Skulpturen ausgesetzt sind, 

 
s: Karin Frohn. 

Beschaffenheit ihres Aufstellortes d

eingedrungene Regenwasser nur langsam

verbliebene Feuchtigkeit löste den Kalk und sc

das Wasser besonders im Winter dur

Im Restaurierungsbericht von 1991 werden jedoc

Einige freistehende und filigran ge

weiteren weisen die Statuen Auswirkungen von 

früherer Restaurierungen auf. Ti

kleinflächige Bereiche, hier br

wie mit den durch die Abnahme e

h

S

der Entfernung einiger Statuen an Schlüssigkeit verliert. Der Bericht riet daher zur sanften 

Einfügung neuer Bildwerke, was aber bis heute nicht geschehen ist.  

Die Annakapelle und die Karls- und Hubertuskapelle bieten den Statuen durch ihre jeweilige 

Lage verschiedene Bedingungen, denen die materia

daher lohnt ein vergleichender Blick auf den Erhaltungszustand der Statuen beider Kapellen. 

Links: Abb 114 Noah. Rechts: Abb. 115 Eva. Foto

 

Der Noah und die Eva sowie weitere Skulpturen der Annakapelle sind in ungleich 

schlechterem Zustand.  

                                                 
447 Restaurierungsbericht 12.6.1991, Dipl.-Rest. Anke Franz vom Rheinischen Amt für Denkmalpflege. 



 152 

Die Arche in den nicht mehr vorhandenen Händen des Noah ist nur mit Vorwissen als 

Hausboot zu erkennen; die Taube fehlt. .(Abb. 114)448 An vielen Stellen haben sich 

großflächige, harte Schalen gebildet, die von Wasser  

unterlaufen sind und sich ablösen. Dabei nehmen sie die obere Steinschicht mit. An anderer 

Stelle ist der Stein durch Fließwasser abgespült, feinere Konturen sind verloren. Die Eva 

versinkt im Unrat, von ihren Schultern bis zur Scheitelhöhe befindet sich ein derweil 

n Steines’, wobei die 

 

n teils starke Beschmutzung und Bewuchs, die 

t geringer aus. Neben ihrem geschützteren 

vorstehende Feinheiten und 

tlich besser erhalten. Die Darstellungen z.B. 

en deutlich, welches Material der Erosion  

Links: Abb. 116 Hände des Isaak. Annakapelle. Rechts: Abb. 117 Hand des Simon. Matthiaskapelle. Fotos: 

                                                

steinharter Block aus Taubenkot, auch die sonstige Oberfläche der Statue ist größtenteils 

beschmutzt.(Abb. 115) Viele Statuen sind zudem von Flechten und Algen bewachsen. 

 

Andere Stücke sind recht gut erhalten. Dem mag die bessere Qualität des jeweiligen 

Steinstücks zugrunde liegen, vor allem aber variieren die Bedingungen, unter denen die 

Statuen stehen. Die aus Anna, Josef und Joachim zusammengesetzte Hauptgruppe der 

Annakapelle ist z.B. in recht gutem Erhaltungszustand, was auf den weitgehenden Schutz vor  

Regenwasser zurückzuführen ist, den ihr Standort bietet.  

 
Nach über 120 Jahren rächt sich die Wahl des ‚französische

Entscheidungsträger nicht alle Faktoren erahnen konnten, die auf die Statuen einwirken 

sollten. Ein Vergleich mit den Statuen der Matthiaskapelle offenbart nämlich die größere 

Widerstandskraft des Udelfanger Sandsteins, aus dem diese Statuen bestehen. Zwar finden

sich auch an den Statuen aus Udelfanger Stei

Schäden an den Statuen fallen aber insgesam

Standort ist die Härte des Stei

Bearbeitungsspuren sind in dies

der Finger an den verschiedenen Bildwerken m

nes dafür verantwortlich. Her

em Stein wesen

ach

 

Karin Frohn 

 
448 Karl Faymonville, Der Dom zu Aachen. S. 274. 



 153

größere Angriffsfläche bietet. Der freistehende Daumen der linken Hand des Isaak weist nur 

noch einen Bruchteil seiner Stärke auf, der Zeigefinger der linken Hand des Simon ist 

dagegen vollständig und im Detail erhalten.(Abb. 116 und 117) 

ist das 

rgreifen erhaltender Maßnahmen dringendst notwendig, während andere nicht viel mehr als 

bschließend einige Worte zum Nachlaß Göttings.  

 

 Interesse des 

en 

szumachen. 

as Gipsmodell und die jeweilige Steinskulptur sind, soweit nachvollziehbar, sehr 

gleich.  

                                                

 

Die Bildwerke der Karls- und Hubertuskapelle stehen sicher im Kreuzgang, die des Chores 

haben erhaltungstechnische Maßnahmen erfahren. Aufgrund ihres Aufstellortes und ihres 

Materials bedürfen auch die Statuen der Matthiaskapelle keiner großartigen Restaurierung. 

Bleibt der umfangreiche Zyklus der Annakapelle: In Bezug auf mehrere Statuen 

E

einer Reinigung und Taubenschutz bedürften. 

 

 

7.5. Der Nachlaß Göttings 

 

A

Die vorliegende Arbeit beschränkt sich auf das Hauptwerk des Bildhauers, welches zugleich 

das wichtigste Zeugnis der neugotischen Skulptur in Aachen ist. Götting war ein 

vielbeschäftigter, auch über die Aachener Region hinaus arbeitender Bildhauer. Um den 

Rahmen zu begrenzen, ist die vorliegende Arbeit nicht als Monographie angelegt. Weitere 

Untersuchungen der Arbeit Göttings wären aber durchaus wünschenswert, da sie zugleich 

eine Grundlage der Erforschung der Aachener neugotischen Skulptur darstellen würde. 

Jedoch würde sich erst mit der Eröffnung des Nachlasses die Perspektive eines fruchtbaren 

und ergiebigen Arbeitsfeldes auftun.  

Das Erbe Göttings lagert in Waldfeucht unter mäßigen Bedingungen, der Öffentlichkeit nicht

zugänglich in privater Hand. Ei

Stiftkapitels. Auch die Stad

Ankauf nur begrüßen. Dieses Zeugnis der Aachen

die Stadt seiner Entstehung.449

durch Spenden abgedeckt werden können. 

Die hier gezeigten Fotos sind Aufnahm

Domskulpturen als auch Gipse nach Stücken 

n Ankauf des Nachlasses läge nicht nur im

t Aachen und jeder Freund des Aachener Münsters könnte den 

er Geschichte bzw. ein Teil davon gehört in 

 Die dafür notwendigen Mittel sind überschaubar und sollt

en des Nachlasses Göttings. Sowohl Modelle einiger 

des Aachener Domschatzes sind au

D

deckungs

 
um bemüht sich um den Nachlaß. 449 Auch Frau Dr. Dickmann vom Heinsberger Muse



 154 

 

ks im Bild. 
Abb. 123 Studie nach dem Aachener
 
Alle Fotos des Nachlasses sind mir vo erg, ausgehändigt worden. 

Von oben links nach unten rechts: Abb. 118 Petrus von der Matthiaskapelle, Abb. 119 Patriarch Joachim 
vom Chor, Johannes der Täufer von der Annakapelle, dahinter unbekannte Skulptur  
Abb. 120 Inmitten unbekannter Modelle links im Bild Seth von der Annakapelle 
Abb. 121 rechts im Bild Jakob der Annakapelle, daneben links ein Prophet vom Chor. 
Abb. 122 Adam von der Annakapelle, rechts im Bild. Patriarch vom Chor und Johannes der Täufer von 
der Annakapelle, lin

 Apostelantependium.  

n Frau Dr. Dickmann, Museum Heinsb



 155

Der Kostenaufwand zur Herstellung von Modellen

Werkstück in Stein enthalten. Unter dem Nachla

Briefen, Auftragsbücher 

 
 

8. Schlußbetrachtung 

 

Vornehmlichstes Ziel dieser Arbeit war 

1865 bis 1876 entstandenen Außenstatuen des 

 und Skizzen war im Preis für das fertige 

ß befindet sich auch eine Kiste voll Skizzen, 

und anderen Aufzeichnungen. 

es, die Beschaffenheit und Entstehung der 94, von 

Aachener Domes vor ihrem Hintergrund zu 

erfassen. Dazu wurde sich den Statue

Nach der Schilderung der dam d politischen Lage Deutschlands 

wurde auf die Neugotik eingegangen. Der Erfa Aachen folgte die 

Untersuchung den Quellen, die Aufschl Hintergründe des 

Entstehungsprozesses gaben. In dem folgenden Teil wurden die Statuen unter 

stilkritischen Gesichtsp l an Stücken wurden 

die Eigenschaften der Statuen des D plarisch dargestellt. Der Vergleich sowohl 

zu Werken der vorbildha ildwerken stellte die 

Aachener Domstatuen in einen Zu it einer kritischen 

Charakterisierung der Doms achlassest ab.  

 

Nur im Zusammenhang der hier angeführten Fragestellungen ließen sich die Aachener 

Domstatuen, wie die Kunst jeder Zeit, tiefergehend erschließen, bewerten und im Vergleich 

mit zeitgenössischen Werken einordnen. 

Die Aussage Blochs zur Aachener Neugotik kann nur bestätigt werden: 

„So beschränkten sich die Aufgaben auf Erneuerungen und Erweiterungen an Münster und 

Rathaus sowie etliche sakrale Neubauten. In diesem begrenzten Rahmen aber ist eine 

erstaunlich reiche autochthone Kunstproduktion zu beobachten.“450  

 

Die im Zitat angesprochene Eigenständigkeit der neugotischen Aachener Kunst ist 

ilen des Aachener 

on zu. Die Statuen 

 Adresse’ in Aachen. Der Domzyklus stellt darüber hinaus nicht 

n über mehrere Distanzen angenähert. 

aligen gesellschaftlichen un

ssung der Situation in 

uß über Umstände und 

 darauf 

unkten betrachtet. Anhand einer gezielten Auswah

omzyklus exem

ften Gotik wie auch zu anderen neugotischen B

sammenhang, die Arbeit schließt m

tatuen und der Erläuterung des N

vornehmlich mit den Aachener Domstatuen und deren Schöpfer Gottfried Götting in 

Verbindung zu bringen. Den 94 Außenstatuen an den gotischen Baute

Münsters kommt im Bereich der Bildhauerei in Aachen eine Schlüsselpositi

stehen sozusagen an der ‚1.

                                                 
450 X65 



 156 

nur das größte zusammenhängende plastische Werk Aachens dar. Er ist auch zeitlich vor dem 

zweitgrößten Projekt, dem Rathaus, anzusiedeln. Zudem stammt der gesamte Zyklus, anders 

als die Aachener Rathausstatuen, vom Modell bis zur Skulptur aus der Hand eines Aachener 

ildhauers, Gottfried Götting. Die Münsterstatuen Göttings stellten für zeitgleich arbeitende 

ildhauer eine Maßgabe in Aachen dar.451 In den Statuen behauptete der Bildhauer seine 

erhalb der Stadt, sondern er konnte auch der Konkurrenz aus Köln 

tandhalten. Sicherlich gab es auch neben und nach Gottfried Götting erfolgreiche 

r, daß Götting die 

B

B

Stellung nicht nur inn

s

neugotische Bildhauer in Aachen, so die Werkstatt Pohl/Weber, Dunstheimer und 

Mengelberg. Dennoch hat kein neugotischer Aachener Bildhauer eine derart gefestigte 

Stellung in der Stadt einnehmen können wie Götting. Es ist durchaus denkba

von 1880 bis 1901 erstellten Rathausstatuen hergestellt hätte. Der Aachener Dombildhauer 

verstarb jedoch 1879.452 Nach dem Ableben Göttings gewann die Kölner Konkurrenz und mit 

ihr die Bildhauerei der Rheinmetropole dagegen schnell die Oberhand in Aachen.453 Nur 

wenige Modelle von Rathausstatuen stammen aus den Händen Aachener Künstler, der 

Löwenanteil ist von Christian Mohr aus Köln gefertigt.454 

In den Werken einiger nachfolgender Aachener Bildhauer zeichnet sich die Handschrift 

Göttings ab. So an Stücken von Lambert Piedboeuf und Gustav Angelo Venth, die einzigen 

bekannten Schüler Göttings. 455  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
451 Sie wurden in mehrerlei Hinsicht zum Vergleich mit den Skulpturen des Rathauses herangezogen. Carola 
Weinstock, S. 105f und 141. 
452 Ebenda, S. 139. 
453 Ebenda, S. 144. 
454 X33) 

ch, S. 68. G. A. Venth Aachen 1848- Aachen 1903/ Pierre Piedboeuf Aachen 1863- um 1915. 455 Peter Blo



 157

Anhang  

 

Aus Schriften oder Sekundärliteratur bekannte Werke:  

um 1850 ein Hochkreuz auf dem Nordfriedhof in Düsseldorf.456 Grabmäler für: J.E. 

Springsfeld, Fam. Contzen und Graf Nellessen auf dem Aachener Ostfriedhof.457  

1860 eine Madonna mit musizierenden Engeln am Portal der katholischen Pfarrkirche St. 

Michael in Burtscheid.458 

1862 eine Pieta im Auftrag der Eheleute Peter/Caroline Beissel für die katholische Pfarrkirche 

Hl. Kreuz, Aachen459, eine Kreuzigungsgruppe für die Gedächtniskapelle von St. Peter, 

Aachen.460  

1863 Eine Statue für die Kapelle des Hl. Vinzenz in Niederforstbach, Aachen. Ein 

holzgeschnitzter Wendelinusaltar in der Pfarrkirche Brand.461 

1864 den Figurenkranz am Turm der Marienkirche, Aachen.462  

1865-67 Figuren für die Mensa am Hochaltar von St. Paul, Aachen. Nach Entwurf von H. 

Wiethase gemeinsam mit Friederich Wilhelm Mengelberg (oder Balk) ausgeführt.463 

ronprinz nach Modellen aus Berlin für das Treppenhaus des 

auptgebäudes der Hochschule.465  

867 eine Statue für die Verlosung zum Besten der Annakapelle.466  

867/68 Figuren am Sandsteinaltar der Kirche Heilig Kreuz, Keyenberg. Nach Entwurf von 

riederich v. Schmidt ausgeführt von J.P. Sarter/Gebr. Mengelberg/G.Götting. 467 

868 Muttergottes über dem Hauptportal der Pfarrkirche St. Mariä Himmelfahrt, 

eilenkirchen.468  

871 zwei Statuen am Krankenhaus in Erkelenz.469  

875 eine Statuette der Madonna mit Jesuskind.470 

                                              

1865/66/67 eine unbestimmte Menge an Skulpturen für das Hauptgebäude der Rheinisch-

Westfälische Polytechnische Schule Aachen.464.  

1868 Portraits von König und K

H

1

1

F

1

G

1

1

   
456 Schild, Ingeborg/Janssen, Elisabeth. S. 140. 

7 Ebenda. S. 85/87. 
8 Ebenda. S. .140. 
9 Ebenda. 
0 Ebenda. 
1 Handbuch d. Bistums Aachen, dritte Ausgabe, hrsg. v. bischöfl. Generalvikariat, Aachen 

462 Bloch, Peter. S. 66. 
463 Ebenda. S. 66. Friederich Wilhelm Mengelberg (Köln 1837- Utrecht 1919) 

 an Jungbluth 
, Jungbluth an Götting  

tums Aachen. S. 667. 
a. S. 703. 

45

45

45

46

46

464 Hochschularchiv Aachen 850. Baurath und Direktor der polytech. Schule von Kaven an Götting. 
465 A.d.K., 4.12.1868, Götting
466 A.d.K., 24.7.1867
467 Handbuch d. Bis
468 Ebend
469 Domarchiv 97, vor dem Oktober 1871, Jungbluth an Götting. 



 158 

1877 Figurenschmuck im Tympanon des Süd/Westeinganges der Nikolauskirche, Aachen.  

877 Figurenschmuck am Brunnen auf dem Münsterplatz, Aachen.471  

ls, Aachen.472 

Otzenrath. 

iteren mehrere Male erfolglos um die Bestückung des Aachener 

schreiben.475 Da jahrelange Diskussionen um Thema und Stil der 

 kommen: Der Bildhauer 

n Aachen.476 

 

                            

1

1879 Marienkrönung im Tympanon des Marktturmporta

1879 Relief „Anbetung der Könige“ über der „Dreikönigentüre“ am Rathaus Aachen473 

1879 Pfarrkirche zu den Hl. Aposteln Simon und Judas Thaddäus, 

Muttergottesstatue für die Kuppel und Herz-Jesu Figur für das Innere.474 

Götting hatte sich des we

Rathauses mit Skulpturen bemüht, auch schon vor Beginn jeglicher Arbeit am Münster. Aus 

den Jahren 1861, 1864 und 1874/75 stammen Kostenvoranschläge und 

Bewerbungs

Rathausskulpturen die Ausstattung des Bauwerks verzögerten, sollte es über einige wenige 

Stücke aber nicht zu einer weitergehenden Mitwirkung Göttings

verstarb am 27.5.1879 verheiratet und als Vater zweier Töchter i

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                             
alog der Gewinne der Aachener Dombau-Lotterie zum Besten des Aachener Kaiser 

. 360. 

la. S. 139. 
lisabeth Janssen.  

470 Domarchiv 420, Kat
Münsters, erschienen Sept.1875, Gewinn Nr. 5. 
471 Schild, Ingeborg/Janssen, Elisabeth. S. 140. 
472 Kunst des 19. Jh. im Rheinland, Band 4. S
473 Signatur vor Ort 
474 Handbuch d. Bistums Aachen. S. 1036. 
475 Weinstock, Caro
476 Die näheren Informationen zu Göttings Leben stammen von E



 159

Quellen- und Literaturverzeichnis 

 

Archivbestände: 

Domarchiv 

Dombauarchiv 

Hochschularchiv 

Stadtarchiv Aachen, dort die Akten des Karlsvereins (abgekürzt A.d.K.) 

 

Zeitschriften:  

Stadtbibliothek Aachen, dort das ‚Echo der Gegenwart’ (abgekürzt E.g.G.) 

Hochschulbibliothek, dort das ‚Organ für christliche Kunst’ (abgekürzt O.c.K.) 

 

 

Sekundärliteratur: 

artmann, Dominik; Anton von Werner: zur Kunst und Kunstpolitik im Dt. Kaiserreich; 

eutscher Verlag für Kunstwissenschaft, Berlin 1985. 

 Beeck, Peter; Aquisgranum; übers. v. Peter St. Käntzeler, Verlag Gebrüder Habes, Aachen 

874. 

isky Jens; Poesie der Baukunst; Verlag Hermann Böhlaus Nachfolger, Weimar 2000 

loch, Peter; Skulpturen des 19. Jh. im Rheinland; Pädagogischer Verlag Schwann, 

üsseldorf, 1975. 

ock, Franz; Rheinlands Baudenkmale des Mittelalters, Schwansche Verlagsbuchhandlung, 

öln und Neuss 1868/ 1875. 

ock, Franz; Das karolingische Münster zu Aachen und die St. Godehards Kirche zu 

Hildesheim; Verlag von Henry & Cohen, Bonn 1859. 

terlichen Dome im 19. Jh.; Beck-Verlag, München 

B

D

 

à

1

 

B

 

B

D

 

B

K

 

B

 

Borger-Keweloh, Nicola; Die mittelal

1986. 

 



 160 

Braun, Josef; Die Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst; J.B. Metzlersche 

erlagsbuchhandlung, Stuttgart 1943. 

, Joseph; Der Dom zu Aachen, Beiträge zur Baugeschichte; Druckerei und 

ilhelm Metz., Aachen 1955. 

hard Verlag, Aachen 

993.  

ank- und Jubelfeier für 25 jährige Bemühungen zur Restauration des Aachener Münsters; 

eranstaltet durch den dortigen Karlsverein am 20.10.1872, Druck und Verlag von Albert 

n 1872. 

 im 19. Jahrhundert; Bachem Verlag, 

öln 1983.  

 Georg Gottfried; Denkmalschutz und Denkmalpflege; Heitz und Mündel, Straßburg 

905. 

ünnwald, Rudolf; Aachener Architektur im 19. Jh.; Verlag Aachener Geschichtsverein, 

rlemann, Hildegard; Die Heilige Familie: ein Tugendvorbild der Gegenreformation im 

sser, Werner; Die heilige Sippe; Dissertation, Rheinische Friederich-Wilhelms-Universität, 

aymonville, Karl; Der Dom zu Aachen; Verlag F. Bruckmann, München 1909. 

nville, Karl; Das Münster zu Aachen, in: Die Kunstdenkmäler der Stadt Aachen; Druck 

nd Verlag von L. Schwan, Düsseldorf 1916. 

V

 

Buchkremer

Verlagsanstalt W

 

Buchkremer, Joseph, Meine Tätigkeit als Aachener Dombaumeister; Ein

1

 

Camille, Michael; Die Kunst der Gotik; Verlag DuMont, Köln 1996. 

 

D

v

Jacobi& Co, Aache

 

Dann, Otto; Religion-Kunst-Vaterland: der Kölner Dom

K

 

Dehio,

1

 

D

Aachen 1974. 

 

E

Wandel der Zeit; Ardey Verlag, Münster 1991. 

 

E

Bonn 1986. 

 

F

 

Faymo

u



 161

Germann, Georg; Neugotik, Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart 1974. 

 

Rheinische Lebensbilder; hrsg. v. Janssen, Wilhelm, Gesellschaft für Rheinische 

rimme, E.G.; Der Dom zu Aachen; Einhard Verlag, Aachen 1994. 

e, E.G.; Das Rathaus zu Aachen; Einhard Verlag, Aachen 1996. 

 Bildhauerkunst in Paris 

360-1420; Reimer Verlag, Berlin 1997. 

utungsträger, Gedenkschrift für Peter Bachmann, Berlin 1978. 

n 1961. 

axtheimer, Bodo W.; Gotik; Bechtermünz Verlag, Eltville am Rhein 1990. 

 Hubert; Geschichtliche Mittheilung über die Heiligthümer der Stiftskirche zu 

achen; Druck und Verlag der L. Schwann´schen Verlagsbuchhandlung, Köln und Neuß 

ier, Hiltrud; Gotik in Köln; Wienand Verlag, Köln 1997. 

r, Heide; Der Aachener Dom, Baugeschichte und Baugestalt; The Getty Grant 

rogram. Ohne Jahr und Ort.  

unst des 19. Jh. im Rheinland, Band 1-5; hrsg. v. Trier, Eduart/ Weyres, Willi; Verlag 

Geschichtskunde; Rheinland Verlag GMBH, Köln 1985. 

 

G

 

Grimm

 

Heinrichs-Schreiber, Ulrike; Vincennes und die höfische Skulptur: die

1

 

Hilger, Hans Peter; Marginalien zu einer Ikonographie der gotischen Chorhalle des Aachener 

Münsters; in: Kunst als Bede

 

Hilger, Hans Peter; Der Skulpturenzyklus im Chor des Aachener Domes; Verlag Fredebeul & 

Koenen, Esse

 

Holländer, Georg; Aachen, Orte und Wege; Alano Verlag, Aachen 1986. 

 

J

 

Kessel, Johann

A

1874. 

  

K

 

Klinkhamme

P

 

K

Schwann, Düsseldorf 1980. 

 



 162 

Lepper, Herbert; „Rettet das deutsche Volksheiligtum“; in: Celica Ihervsalem, Festschrift für  

rich Stephany; hrsg. v. C. Bayer, T. Jülich, M. Kuhl, Köln – Siegburg 1986. 

r Fotografen um 1900 sehen das 

auwerk; herausgegeben vom Domkapitel, Aachen 1999. 

ann, Albrecht; Aachens Geschichte und die Geschichte von „Odo von Metz“ und dem 

ren lokalhistorischen 

egendenbeiträgen; in: Aachener Kunstblätter, Band 61/1998. 

nen im Rheinland; Verlag J.P. Bachem, Köln 1989. 

ummenhoff, Wilhelm; Eine Baurechnung des Aachener Münsters aus der Zeit der 

m Köln und Bistum 

achen; Verlag B. Kühlen, Mönchengladbach 1954. 

iehr Klaus; Gotikbilder-Gotiktheorien: Studien zur Wahrnehmung und Erforschung 

oppius, Johannes; Aacher Chronik; Druck: Köln, Hartgerum Worringen 1643. 

oll, Bernhard; Geschichte Aachens in Daten; Aachen 1960. 

Beschreibung der Münsterkirche; von 1825 Verlag Urlichs, 

achen, Nachdruck: Verlag J.A. Mayer, Aachen 1976. 

v. Demouy, Patrick; Verlag Schnell und Steiner Zodiaque, 2001 

E

 

Lohmeyer, Franz, Siebigs Pit; Motiv Dom, Aachene

B

 

M

Karlsthron, von „Aquae Granni“ und dem „Grashaus“ neben ande

L

 

Meyer, Lutz-Henning; 150 Jahre Eisenbah

 

Minkenberg, Georg; Der Dom zu Aachen; Arend und Ortmann, Aachen 1995. 

 

M

Errichtung des gotischen Chores; in: Zeitschrift des Aachener Geschichtsvereins, Band 44, 

Jahrgang 1922.  

 

Neuss, Wilhelm; Hundert Jahre Verein für christliche Kunst im Erzbistu

A

 

N

mittelalterlicher Architektur in Deutschland zwischen ca. 1750 und 1850; Gebr. Mann Verlag, 

Berlin, 1999. 

 

N

 

P

 

Quix, Christian; Historische 

A

 

Reims, die Kathedrale; hrsg. 

 



 163

Renaissance der Gotik; herausgegeben vom Museum Goch; 30.5. bis 29.8.1999. 

 

Schild, Ingeborg/Janssen, Elisabeth; Der Aachener Ostfriedhof; Verlag J.A. Mayer, Aachen 

child, Ingeborg; Die Baumeister am Aachener Dom im 19. Jh.; hrsg. v. Karlsverein zur 

chmitz, Herbert Philipp; Robert Cremer; Verlag Aachener Geschichtsverein, Aachen 1969. 

chumacher, Thomas; Großbaustelle Kölner Dom; Verlag Kölner Dom 1993. 

chwaiger, Georg; Der Regensburger Dom; Verlag des Vereins für Regensburger 

arl, Die Chorhalle des Aachener Domes- Baugeschichte und 

anierungsmaßnahmen, Veröffentlichung des Karlsvereins, Aachen 1997 

n, Ac 1963 

es durch die Verbindung für historische Kunst, 1854-1933,  

ores und ihr stilgeschichtliches 

erhältnis zu Reims, Kunsthistorischer Verlag Braunschweig, 1990 

er Fassade des Aachener Rathauses 

864-1901, Diss. RWTH Aachen, 1981 

1991. 

 

S

Wiederherstellung des Aachener Domes, Druckerei und Verlagsanstalt Wilhelm Metz, 

Aachen 1983. 

 

S

 

S

 

S

Bistumsgeschichte, 1976. 

 

Siebigs, Hans-K

S

 

Stephany, E., Der Dom zu Aachen, Arend und Ortman

 

Studien zur Kunst und Kulturgeschichte, Band I, hrsg v. Klotz, Heinrich, Jonas Verlag, 

Marburg 1985. Siehe dort: Schmidt, Hans-Werner, Die Förderung des vaterländischen 

Geschichtsbild

 

Die Waage, Zeitschrift der Grünethal GMBH, Aachen, Sonderheft 2, Juli 1992 

 

Wedemeyer, Bernd, Die Pfeilerfiguren des Kölner Domch

V

 

Weinstock, Carola, Der plastische Bildschmuck an d

1

 



 164 

Winand ,Klaus; Das Aachener Münster, Geschichte und Architektur des Chores und der 

apellenbauten; Verlag Axel Bongers, Recklinghausen, 1989 

 Arnold Hrsg., Der gotische Dom in Köln, Vista Point Verlag, Köln 1986 

 

K

 

Wolff,

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 165

Bildungsgang 

 

Oliver Czarnetta, geb. am 24. September 1966 in Birkesdorf/ Düren, wohnhaft in Aachen seit 

 

973 bis 1977 Besuch der Katholischen Grundschule Birkesdorf/ Düren. 

977 bis 1987 Schulzeit und Abitur am Burgau-Gymnasium Düren. 

989 bis1992 Ausbildung zum Steinmetzgesellen in Kreuzau/ Düren. 

992 bis 2004 Studium an der RWTH Aachen, Hauptfach Kunstgeschichte, 

Nebenfächer Geschichte und Philosophie. 

ag der mündlichen Prüfung: 21. Juli 2003 

1992. 

 

1

 

1

 

1

 

1

 

T


