
A
a

c
h

e
n

e
r

R
o

m
a

n
is

ti
s

c
h

e

A
rb

e
it

e
n

Herausgegeben von Angelica Rieger

Laura Marina Büttgen

Afrique(s)-sur-Seine: dynamiques 

frontalières de l’identité et de 

l’habitus chez les auteurs afro-

français nés de la postcolonie

talières. Leur particularité se définit par l’habitus comme méca





Afrique(s)-sur-Seine : dynamiques frontalières de
l’identité et de l’habitus chez les auteurs

afro-français nés de la postcolonie
Afrika an der Seine : Identitäre und habituelle Grenzdynamiken in den

Romanen afro-französischer Autoren der Postkolonialzeit

Von der Philosophischen Fakultät der Rheinisch-Westfälischen
Technischen Hochschule Aachen zur Erlangung des akademischen
Grades einer Doktorin der Philosophie genehmigte Dissertation

vorgelegt von

Laura Marina Büttgen

Berichter : Univ.-Prof. Dr. phil. Angelica Rieger
Prof. Dr. Khalid Zekri

Tag der mündlichen Prüfung : 12. Oktober 2018

Diese Dissertation ist auf den Internetseiten der Universitätsbibliothek online
verfügbar.



D 82 (Diss. RWTH Aachen University, 2018)



Shaker  Verlag
Düren  2019

Aachener Romanistische Arbeiten
Band 10

herausgegeben von Angelica Rieger

Laura Marina Büttgen

Afrique(s)-sur-Seine: dynamiques frontalières de

l’identité et de l’habitus chez les auteurs afro-français

nés de la postcolonie



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Zugl.: D 82 (Diss. RWTH Aachen University, 2018)

Copyright  Shaker  Verlag  2019
Alle Rechte, auch das des auszugsweisen Nachdruckes, der auszugsweisen
oder vollständigen Wiedergabe, der Speicherung in Datenverarbeitungs-
anlagen und der Übersetzung, vorbehalten.

Printed in Germany.

ISBN 978-3-8440-6639-5
ISSN 1867-0482

Shaker  Verlag  GmbH  •  Am Langen Graben 15a  •  52353  Düren
Telefon:  02421 / 99 0 11 - 0   •   Telefax:  02421 / 99 0 11 - 9
Internet: www.shaker.de   •   E-Mail: info@shaker.de



Résumé

L’étude explore les quêtes identitaires postcoloniales et postmigratoires entre la
diaspora africaine en France et l’Afrique subsaharienne. Les œuvres examinées des
auteurs afro-français, nés de la postcolonie, mettent en scènes non seulement la
crise identitaire de la littérature afro-française, mais aussi celle des protagonistes
d’ascendance subsaharienne ce que relèvent l’actualité socioculturelle de ce travail.
En appliquant une approche méthodique interdisciplinaire, l’analyse saisit avant
tout la quête identitaire des identités frontalières. Leur particularité se définit par
l’habitus comme mécanisme identitaire qui les fait évoluer en êtres dynamiques,
hybrides et cosmopolites. En établissant des nouvelles stratégies et tactiques identi-
taires, les identités frontalières remettent en question des limites et épanouissent
leur potentiel subversif. Ils transforment la nostalgie de la domination coloniale
en espoir et les stéréotypes contre eux en tant que Noirs en vitalité et conscience
de leur propre valeur. Grâce à leur mentalité transmigratoire, ils fondent des nou-
velles formes d’un vivre ensemble culturel et contribuent à l’ouverture des sociétés
contemporaines. C’est au creuset culturel de ce travail que l’on peut comprendre les
enjeux de l’Occident et de l’Afrique noire du présent.

iii





Zusammenfassung

Die Studie erforscht die postkoloniale und postmigratorische Identitätssuche zwi-
schen der afrikanischen Diaspora in Frankreich und dem subsaharischen Afrika.
Die untersuchten Werke der afro-französischen Autoren stellen nicht nur die Identi-
tätskrise in der afro-französischen Literatur, sondern auch die der Protagonisten
mit subsaharischer Abstammung dar, wodurch die sozio-kulturelle Aktualität der
Studie hervorgehoben wird. Mit Hilfe der Anwendung interdisziplinärer Methoden
konzentriert sich die Analyse insbesondere auf die Identitätssuche der Grenziden-
titäten. Ihre Besonderheit besteht darin, dass der Habitus als identitärer Mecha-
nismus, sie in dynamische, hybride und kosmopolitische Wesen weiterentwickeln
lässt. Dadurch, dass die Grenzidentitäten neue identitäre Strategien und Taktiken
entwickeln, stellen sie Grenzen in Frage und entfalten ihr subversives Potential. Sie
wandeln die Nostalgie über die koloniale Herrschaft in Hoffnung und Stereotype
gegen sie als Schwarze, in neue Lebenskraft und in ein neues Selbstbewusstsein um.
Dank ihrer transmigratorischen Mentalität begründen sie neue Wege des kulturel-
len Zusammenlebens und tragen zur Öffnung zeitgenössischer Gesellschaften bei.
Die Studie ermöglicht demzufolge, anhand des dargestellten kulturellen Schmelz-
tiegels, die heutigen Herausforderungen des Westens und des schwarzen Afrika
nachzuvollziehen.

v





Remerciements

Je tiens à remercier toutes les personnes, qui de loin ou de près ont contribué
activement à l´achèvement de cette thèse. Dans ce sens je voudrais tout d´abord
remercier Madame le Professeur Dr. Phil. Angelica Rieger, directrice de cette thèse,
pour sonœil exercé, sa disponibilité fiable et la grande confiance qu’elle m’a toujours
accordée.

J´adresse également tous mes remerciements à Monsieur le Professeur Khalid Zekri
pour son esprit ouvert ainsi que la qualité de nos échanges qui m’ont non seulement
constamment stimulé mais aussi accompagné tout au long de ce travail.

Je voue ma gratitude profonde à mes parents dont le soutien indéfectible me fut
toujours une grande aide dans tous les domaines.

Mes pensées et mes remerciements se tournent de plus à mon cher Philipp dont je
fus la connaissance lors de mon séjour de recherche à Paris. Je lui remercie pour ses
idées créatives, ses conseils bienveillants et son soutien au cours de la mise en page
de ce travail.

Enfin, je tiens à remercier Charlotte et Reine, locutrices natives pour leur lectorat
ainsi que mes collègues scientifiques pour leur intérêt vif pour mon travail de
recherche.

Merci beaucoup.

vii





Table des matières

Introduction 1
1. Le cadre de l’étude : émergence de la « question noire » en France . . . 1
2. Le corpus : littérature afro-française de la postcolonie . . . . . . . . . . 6
3. Les objectifs de l’étude : analyser, comparer et exposer la prise de parole

des sujets postcoloniaux et des sujets postmigratoires . . . . . . . . 9
4. L’état de recherche : changements de paradigme . . . . . . . . . . . . . 12

Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française 17
1. La scénographie du roman postcolonial et du roman postmigratoire . 18

1.1. La voix énonciative du roman comme incorporation de l’écrivain
afro-français . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18

1.2. La situation d’énonciation dans les romans postcoloniaux . . . 20
1.3. La situation d’énonciation dans les romans postmigratoires . . 26

2. Constructions identitaires et habituelles de la frontière . . . . . . . . . 35
2.1. Hypothèses préliminaires concernant les stratégies et les méca-

nismes identitaires . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35
3. Conclusion de la première partie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire
des protagonistes 53
1. Portraits littéraires des identités frontalières . . . . . . . . . . . . . . . . 54
2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial . . . . . . . . . . . . . 57

2.1. L’intérieur de la Nuit - Plonger dans l’Afrique mythique et tradi-
tionnelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

2.2. Le Ventre de l’Atlantique - Se sentir l’autre partout . . . . . . . . . 73
2.3. Maman je reviens bientôt - Retour au royaume d’enfance . . . . . 85
2.4. Rêve d’ailleurs ! - Ailleurs, c’est mieux ? . . . . . . . . . . . . . . 94

3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire . . . . . . . . . . 107
3.1. Cola Cola Jazz – Reconnaître l’autre en soi . . . . . . . . . . . . . 107
3.2. Ces âmes chagrines – Ambivalences postcoloniales : exotisme et

mimétisme à Paris . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117
3.3. Place des fêtes – Fils de la nation française ? . . . . . . . . . . . . 132

ix



Table des matières

3.4. Le Roman de Pauline – Fille de la banlieue ? . . . . . . . . . . . . 142
4. Conclusion de la deuxième partie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et
en Afrique subsaharienne 163
1. Identités culturelles collectives de la postcolonie . . . . . . . . . . . . . 166

1.1. Mémoire, translatio et mentalité . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166
1.2. La genèse d’une identité négro-africaine . . . . . . . . . . . . . . 168

2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne . . . . . . . . . . . . . . 175
2.1. Mémoire collective et culturelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 176
2.2. Translatio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
2.3. Mentalité . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 193

3. Défis identitaires de la diaspora noire en France . . . . . . . . . . . . . 203
3.1. Mémoire collective et culturelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203
3.2. Translatio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209
3.3. Mentalité . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

4. Conclusion de la troisième partie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223

Conclusion générale 247
1. Résumé et résultat . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247
2. Regards croisés . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 258

Liste de sigles 267

Bibliographie générale 269

x



Introduction

1. Le cadre de l’étude : émergence de la «question noire » en
France

À partir des années 19101, la France hexagonale connaît des changements migra-
toires, dus d’un côté, aux effets croissants de la mondialisation. Ceux-ci créent dans
les domaines économiques, politiques, culturelles, sociologiques, géographiques,
écologiques et technologiques des nouveaux liens entre des individus, des sociétés,
des institutions et des nations2. D’un autre côté, les processus migratoires ont été
déclenchés par des sociétés de l’Afrique subsaharienne sorties récemment de l’expé-
rience esclavagiste et coloniale. L’apogée des flux migratoires constitue l’année 1960
symbolisant le début de l’indépendance des nations africaines. Dans ce contexte,
la ville de Paris occupe une place prépondérante d’un point de vue historique et
culturelle à savoir : d’une part, comme capitale de l’ancien empire français et d’autre
part comme lieu qui représente jusqu’à nos jours la rencontre avec l’Autre. Au sens
figuré, il s’agit d’une rencontre du Français ‘blanc’ avec le migrant subsaharien ‘noir’
et ‘post-colonial’ ainsi qu’avec sa descendance noire et cette fois-ci, ‘post-migratoire’.
Le terme noir se réfère ici en majorité à des personnes qui proviennent des po-
pulations mélanodermes avec une généalogie rattachée à l’Afrique subsaharienne
francophone3. Il fait moins référence à des éléments biologiques, mais il couvre es-
sentiellement des éléments culturels et des trajectoires historiques, psychologiques et
sociologiques4. De nos jours, la société française hexagonale est gravée des groupes
afro-européens qui se touchent perpétuellement et se transforment mutuellement5.
Ces groupes se constituent aussi bien des migrants de l’Afrique subsaharienne que
des migrants de la Caraïbe déplacés par le BUMIDOM6. Les processus migratoires
ont contribués ainsi durablement aux changements socio-culturels dans l’Hexagone
et ont menés surtout à la formation d’une diaspora noire en France.

1. Cf. Waberi 1998, pp. 8-15.
2. Cf. Pambou 2014, p. 12.
3. Cf. Miano 2012, p. 62.
4. Ibid.
5. Cf. Miano 2012, p. 60.
6. BUMIDOM (Bureau pour le développement des migrations dans les départements d’outre-mer)

1



Introduction

À partir de cette diaspora noire, qui continue de se manifester progressivement,
il s’est émergé une littérature « afro-française »7. Traitée longtemps en tant que
sujet tabou8, la diaspora noire en France entreprend, particulièrement au cours des
dernières décennies sa quête identitaire. Ainsi, elle fait naître la « question noire »
que les auteurs de la littérature afro-française commencent à reprendre dans leurs
œuvres : Que signifie-t-il d’être Noir en/de France à l’époque post-coloniale ? Cette vie
culturelle en France, issue de la rencontre culturelle entre la France et l’Afrique, est
très particulière en Europe. Par conséquent, notre étude se concentre aussi bien
sur l’analyse des processus migratoires afro-français à l’ère post-coloniale que sur
l’examen de leurs répercussions sur l’identité culturelle au niveau individuel et
collectif dans la littérature afro-française. Le titre de l’étude préfigure déjà qu’il s’agit
également d’étudier les développements socio-culturels. Ceux-ci sont dynamiques
et se trouvent dans un mouvement permanent de la frontière.

Dans notre étude, nous faisons la part entre les dénominations « Subsahariens »9

et «Afrodescendants »10. Ces deux dénominations reflètent chronologiquement les
deux générations, représentées en majorité aussi bien par l’œuvre dit « postcolo-
nial » que par l’œuvre dit « postmigratoire » de notre corpus. Les « Subsahariens »
représentent les immigrés de l’Afrique subsaharienne de la première génération en
France, confrontés aux défis de l’époque post-coloniale. Les «Afrodescendants »,
par contre, sont les personnes, nées de l’immigration d’ascendance négro-africaine.
C’est-à-dire qu’ils représentent la descendance ‘postmigratoire’. Le terme Afrodes-
cendant est très récent en France et englobe particulièrement des personnes jeunes de
France, qui sont instruites sur le passé colonial11 et qui se sentent surtout concernées
par celui-ci.

L’engagement pour la « cause noire » de la diaspora noire en France se manifeste
grâce à l’insertion de ce sujet majoritairement dans les études littéraires, historiques,
anthropologiques, politiques et sociologiques. La discipline « étude postcoloniale »
de la théorie littéraire a pour notre étude une portée considérable puisqu’elle s’em-
pare de la question culturelle et identitaire dans les sociétés postcoloniales.

7. Dans Noirs d’encre. Colonialisme, immigration et identité au cœur de la littérature afro-française, Dominic
Thomas donne à la littérature, crée et publiée par des auteurs afro-français, globalement le titre d’une
littérature « afro-française » (Thomas et al. 2013).
Dans le quatrième chapitre de notre introduction « L’état de recherche : changements de paradigme »,
la littérature afro-française sera situer dans le champ littéraire des littératures de la diaspora subsa-
harienne francophone.

8. Cf. Tshiyembe 2007.
9. Miano 2012, p. 67.

10. Miano 2012, p. 120.
11. Cf. Miano 2012, p. 117s.

2



1. Le cadre de l’étude : émergence de la «question noire » en France

À partir du milieu du XXe siècle, cette discipline porte un regard critique sur le
colonialisme dont les idées fondamentales ont leur origine dans les œuvres Peau
noire, masques blancs12 et Les Damnés de la Terre13 de Frantz Fanon, Portrait du colo-
nisé d’Albert Memmi14 et L’Orientalisme15 d’Edward Saïd. Les fondateurs de cette
discipline Edward Saïd, Homi K. Bhabha16 et Gayatri Spivak17 posent dans leurs
études les représentations de la culture, de l’identité et de la ‘race’ au centre de leur
intérêt. Saïd emprunte le schéma binaire de Fanon qui est fondé sur l’opposition
identité-altérité, colonisateur-colonisé, centre-périphérie, Occident-Orient pour ses
analyses du discours colonial et les représentations du colonisé. Cependant, Homi
K. Bhabha met en question la binarité et ainsi l’approche de Saïd qui, selon Bhabha
ne représente pas suffisamment la complexité des relations coloniales. Dans Les lieux
de la culture18, Bhabha développe sa théorie de l’hybridité et du « tiers espace »19 qui
dessine la réalité discursive coloniale. Bhabha définit cet espace comme un lieu qui
est forgé par l’hétérogénéité et l’ambivalence. Les puretés et les essentialismes y sont
abolis20. Selon Bhabha, le concept du tiers espace « donne naissance à quelque chose
de différent, quelque chose de neuf, que l’on ne peut reconnaître, un nouveau terrain
de négociation du sens et de la représentation »21 . C’est cette nouvelle dimension
que sa théorie de culture22 apporte à la critique postcoloniale et qui est à la fois
fondamentale pour notre étude.

Dans ce contexte, nous saisissons l’hybridité culturelle en tant que « conditio de notre
temps »23. Nous analyserons sur la base de notre corpus, originaire de la génération
d’auteurs afro-français « enfants de la postcolonie »24, si l’hybridité culturelle fait
naître des constructions identitaires à partir du tiers-espace. Les hypothèses prélimi-
naires que nous élaborerons dans la première partie de notre étude, visent à démon-

12. Fanon et Jeanson 1952.
13. Fanon et Sartre 1961.
14. Memmi 1957.
15. Said et Malamoud 1980.
16. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007.
17. Spivak et Vidal 2009.
18. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007.
19. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007, p. 75.
20. Cf. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007, p. 75.
21. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007, p. 75.
22. Néanmoins, cette théorie de Bhabha présente aussi de nombreuses limites aussi bien théoriques

qu’idéologiques et empiriques. Elles sont mises en lumière par des critiques tels qu’Aijaz Ahmad,
Arif Dirlik, Benita Parry, Jan Nederveen Pieterse et Amar Acheraiou. Nous aborderons la critique sur
le concept de l’hybridité d’Homi Bhabha dans la conclusion générale de notre étude.

23. Toro, Alfonso de : « La pensée hybride, culture des diasporas et culture planétaire. Le Maghreb
(Abdelkebir Khatibi-Assia Djebar) » dans : Toro, Alfonso de / Bonn, Charles. (éd.). (2009). Le
Maghreb writes back. Figures de l’hybridité dans la culture et littérature maghrébines. Hildesheim-
Zürich-New York : Georg Olms Verlag. pp. 69-124.

24. Waberi 1998.

3



Introduction

trer que ces constructions identitaires hybrides semanifestent chez des protagonistes
aussi bien postcoloniaux que postmigratoires par le phénomène d’une « identité
frontalière »25. Cette notion, forgée par l’écrivaine franco-camerounaise Léonora
Miano dans Habiter la frontière26 a ainsi une double signification. Ayant elle-même
vécu l’affrontement postcolonial entre la culture africaine et française, le terme n’est
pas seulement un concept identitaire théorique. Il décrit à la fois sa propre identité,
c’est-à-dire sa multi-appartenance. Pour Miano, l’expression « habiter la frontière »
signifie en ce qui concerne les identités frontalières de « construire sur la cicatrice »27
et de « transformer la plaie en ligne de vie »28.

Pour saisir l’ identité frontalière au sein de notre étude, nous aurons recours à la
théorie sociologique « habitus »29 de Pierre Bourdieu, apparue la première fois dans
Esquisse d’une théorie de la pratique30. Bourdieu y décrit l’habitus comme un « système
de dispositions durables »31. Il renforce que ces dispositions, acquises pendant la
socialisation primaire (enfance, adolescence) et secondaire (adulte), ne sont pas
seulement « réglées »32, mais également « transposables »33. Les dispositions sont
déjà un produit du passé, mais ils continuent de forger les schémas de perception,
d’appréciation et d’action du présent. Ce constat est primordial pour notre étude.
À partir de la théorie de l’habitus, il nous est possible de saisir les évolutions des
protagonistes aussi bien postcoloniaux que postmigratoires, qui se révéleront en
tant qu’identités frontalières. Par conséquent, nous situerons les notions identité et
habitus entre culture, société et individu, parce qu’elles ont en commun de désigner
des dispositions de conduites que l’individu développent au cours de sa vie.

Vu sous l’angle constructiviste, nous examinerons si l’identité et l’habitus sont
des processus dynamiques qui ont pour effet que l’agent (individuel ou collectif)
s’adapte et se réactualise perpétuellement au contexte donné. Nous tenterons de
mettre en évidence que l’identité frontalière se constitue de l’« habitus », en respect de
la spécificité d’un « habitus clivé » en tant que mécanisme identitaire. Le fondement
théorique sera élaboré dans la première partie de notre étude. Il sera enrichi entre
autres par les théories de Paul Ricœur, de Jacques Lacan, de Carmel Camilleri et
d’Amin Maalouf ainsi que celles de Gilles Deleuze et de Félix Guattari.

25. Miano 2012, p. 27.
26. Miano 2012.
27. Miano 2012, p. 29.
28. Ibid.
29. Bourdieu 1972, p. 268.
30. Bourdieu 1972.
31. Bourdieu1972, p. 268.
32. Ibid.
33. Ibid.

4



1. Le cadre de l’étude : émergence de la «question noire » en France

Notre concept d’une identité frontalière s’ancre ainsi également dans l’esthétique
de la postmodernité. Ce courant philosophique contemporain s’est développé pa-
rallèlement au post-colonialisme et désigne le nouvel ordre social, économique
et politique résultant des mutations et des bouleversements qui s’y sont produits
successivement34. Le terme s’empare ainsi de la décolonisation des années 1960,
des migrations croissantes et du processus incessant de la mondialisation. Dans ce
contexte, l’esthétique postmoderne cherche à contribuer au décentrement des sys-
tèmes du pouvoir, du langage et de l’individu, à partir des marges et des interstices
des sociétés postcoloniales.

Par rapport à l’esthétique postcoloniale et postmoderne, nous analyserons l’individu
subalterne35 de la littérature « afro-française », qui s’estmis en route physiquement et
psychiquement, entre l’Afrique et la France, en quête des points de repères culturels
et sociaux36. Nous laisserons entendre une voix qui passe d’une manière tonitruante
à travers le tiers espace, en recherche de ses semblables. Il s’agit d’une voix qui
témoigne des douleurs, des déchirures et souffrances à l’égard du passé colonial et
esclavagiste. Il est question d’une part, d’une voix qui manquait dans cette France
qui se dit aveugle à la couleur de peau et d’autre part, d’une voix qui atteste du
continent africain étant en train de trouver sa propre voix sur l’échelle mondiale.
Nous suivrons en particulier les chemins des identités frontalières, parfois forgés
par des détours, qui visent à se libérer de leur statut marginal et subalterne à travers
des stratégies subversives.

Comme le titre de notre étude indique déjà, la notion de « frontière » se tirera comme
un fil rouge à travers nos analyses et contribuera à la formation d’un cadre de l’étude.
La notion de « frontière » est ici surtout un synonyme pour l’acte de « réflexion » et
lieu de « négociation ». Il ressort que nous mettrons ainsi en relief la vie entre deux
positions aussi bien au niveau géographique et politique qu’au niveau culturel et
social.

34. Cf. Husti-Laboye 2009, p. 39.
35. Un individu qui occupe une position sociale subordonnée et marginale qui lui a été imposée par

l’ordre des discours hégémoniques.
36. Cette analyse de l’individu subalterne touchera aussi brièvement l’esthétique neo-coloniale, à savoir

en abordant soit les conditions de vie neo-coloniales des immigrés africains, et parfois « sans-papiers »
à Paris, soit l’aspect de la rapacité du monde entier sur le continent africain.

5



Introduction

2. Le corpus : littérature afro-française de la postcolonie

Grâce au champ littéraire des « littératures de la diaspora subsaharienne franco-
phone »37, les œuvres examinées sont ancrées dans une pluralité qui se caracté-
rise dans notre étude par le terme «postcolonie ». Dans De la postcolonie. Essai sur
l’imagination politique dans l’Afrique contemporaine38, Achille Mbembe préfère fonda-
mentalement la notion «postcolonie »39. Il saisit la postcolonie en tant qu’espace
socio-historique et politique qui reflète non seulement la réalité, mais aussi « l’iden-
tité propre d’une trajectoire historique donnée : celle des sociétés récemment sorties
de l’expérience que fut la colonisation […] »40. Mbembe offre à travers la notion
de postcolonie une possibilité de penser le présent d’une manière diversifiée. À partir
de ses réflexions philosophiques, il soulève la question sociale, à savoir celle de
l’inégalité entre colonisé et colon. La postcolonie est pour lui, au sens figuré, l’ancien
espace colonial qui inclut aussi bien le territoire de la métropole que la terre de la
colonie41. Il évoque ainsi à cet espace historique et mental au sein duquel ont été
érigées des nouvelles frontières par le colonisateur42. Ainsi, il fait référence à cet
espace au sein duquel se sont développés au bénéfice du colonisateur des habitudes,
selon des philosophes et selon des sociologues des habitus. Mbembe souligne le fait
qu’ils se sont manifestées et incorporées, à cette-époque là, de part et d’autre des
manières de penser et d’agir43. Ces manières, qui sont reprises dans notre étude
par le concept de l’ « habitus », peuvent non seulement contribuer à entretenir des
stéréotypes. Ils peuvent surtout renforcer les frontières de l’identité. Celles-ci seront
analysées dans notre étude, entre autre sous l’aspect culturel, social et psychique.

En soulignant l’importance du terme «postcolonie » pour le présent,Mbembe clarifie
qu’il saisit la postcolonie comme une nouvelle forme qui unie le cosmopolitisme et
la déterritorialisation44. La postcolonie étudie les relations contemporaines entre
les sociétés anciennement colonisatrices et les sociétés anciennement colonisées45.
Dans notre étude, nous préférons également utiliser le terme «postcolonie » en
nous concentrons sur l’examen de cette « pluralité chaotique »46, façonnée d’une
multitude de ruptures et de renversements qui font penser à une nouvelle forme du
sujet afro-français ou franco-africain né de la postcolonie.

37. Thomas et al. 2013, p. 27.
38. Mbembe 2000.
39. Mbembe 2000, p. 139s.
40. Ibid., p. 140.
41. Cf. Mbembe 2000, p. 140s.
42. Ibid.
43. Ibid.
44. Ibid.
45. Ibid.
46. Mbembe 2000, p. 140.

6



2. Le corpus : littérature afro-française de la postcolonie

Dans la classification de la littérature francophone, Abdourahman A. Waberi re-
prend la notion de « postcolonie » en dénommant la nouvelle génération d’écrivains
francophones d’Afrique noire, les « enfants de la postcolonie »47. Il se permet ainsi
un clin d’œil aux enfants de minuit48 de Salman Rushdie, parce que ceux-ci sont nés
après les indépendances en Inde à partir de l’année 1960.

Les générations précédentes de la littérature subsaharienne francophone sont selon
Waberi, celle des pionniers (1910- 1930), celle de la négritude (1930-1960), celle de
la décolonisation et du désenchantement postcolonial (à partir des années 1970)49. Les
auteurs de cette « quatrième génération »50 dont les œuvres littéraires sont au centre
de notre intérêt scientifique sont originairement des pays différents de l’Afrique
subsaharienne. Au cours de leur vie, ils ont choisi en majeure partie comme lieu de
résidence, la capitale de la France hexagonale51.

Dans Afrique sur Seine. Une nouvelle génération de romanciers africains à Paris52, Odile
Cazenave appelle ces auteurs qui représentent un phénomène générationnel, « écri-
vains de l’Afrique sur Seine »53 en renforçant l’importance de la capitale pour leurs
œuvres littéraires. Par contre, le choix du titre de notre étude commençant avec
«Afrique(s)-sur-Seine »54, souligne d’autant plus la présence variée des collectivités
noires, d’ascendance de l’Afrique subsaharienne à Paris.

À partir de la fin des années 1990, les enfants de la postcolonie témoignent de la
condition noire en France. Ils se démarquent des générations précédentes en refusant
l’idéologie tiers-mondiste et la question du retour au pays natal55. Dans leursœuvres,
ils prônent plutôt l’arrivée en France et profitent de leur double identité africaine et
française56. De ce fait, ils se détachent de l’engagement pour le continent africain57

et pour la littérature africaine, comme l’annonce l’auteur togolais Kossi Efoui d’une
manière provocante : « […] La meilleure chose qui puisse arriver à la littérature

47. Waberi 1998, p. 8.
48. Le roman Les enfants de minuit (1980) de Salman Rushdie traite de mille et un enfants, nés à Bombay

le 15 août 1947 à minuit, à savoir au moment où l’Inde accède à l’indépendance et au l’enchaînement
à l’histoire de leur pays.

49. Cf. Waberi 1998, p. 8s.
50. Waberi 1998, p. 8.
51. Cf. Waberi 1998, p. 8s.
52. Cazenave 2003.
53. Cf. Cazenave 2003, p. 32.
54. Nous nous référons ici également au titre de l’œuvre de Jacques Chevrier de l’année 2004 : Chevrier,

Jacques : Afrique(s)-sur-Seine : autour de la notion de «migritude », Notre Librairie (Paris), n°155-156,
2004.

55. Cf. Waberi 1998, p. 9s.
56. Ibid., p. 10.
57. Alain Mabanckou dit : «Nous ne sommes pas les pompiers de l’Afrique, à devoir éteindre les feux

sur le continent » (Cazenave 2004, p. 16).

7



Introduction

africaine, c’est qu’on lui foute la paix avec l’Afrique »58 . Nimrod, écrivain tchadien,
rejoint l’affirmation de Kossi Efoui et déclare qu’il n’y a pas d’écriture particulière
africaine. Il constate que « l’Africain écrit comme tout le monde »59. La perte et
le refus des étiquettes nationales, territoriales ou régionales d’un grand nombre
d’écrivains d’origine africaine, vivant dans la diaspora parisienne, marquent leur
crise identitaire60. La question de savoir s’ils essaient en vérité d’effacer avec ardeur
les traces identitaires dans leurs œuvres, sera reprise brièvement dans la conclusion
de notre étude.

Par conséquent, notre corpus se compose d’un ensemble d’œuvres, en particulier de
quatre romans postcoloniaux et quatre romans postmigratoires, dont nos auteurs
choisis évoquent d’une manière variée et sous différents angles la quête identitaire
des Subsahariens et des Afrodescendants entre l’Afrique et la France. Ces œuvres
comptent parmi les rares œuvres littéraires qui nous fournissent un aperçu dans la
découverte de l’identité culturelle individuelle et collective à l’époque post-coloniale.
À cause de leur rôle précurseur dans la littérature afro-diasporique francophone,
nous avons choisi pour en faire des études de cas. Nous effectuerons alors un travail
littéraire très proche du texte où les références à d’autres textes littéraires font partie
du corpus étendu. En plus, nous avons choisis deux œuvres de Léonora Miano
–l’une est postcoloniale et l’autre postmigratoire – d’un côté, pour comparer les
évolutions identitaires et d’un autre côté, il s’agit de consolider nos hypothèses
concernant la construction identitaire des identités frontalières.

Pour dresser un portrait identitaire du sujet postcolonial et des sociétés postcolo-
niales, nous avons choisi les romans suivants : L’intérieur de la Nuit61 de l’écrivaine
camerounaise Léonora Miano, Le Ventre de l’Atlantique62 de l’écrivaine sénégalaise
Fatou Diome, Maman je reviens bientôt63 d’auteur congolais (RDC) Itoua-Ndinga et
Rêve d’ailleurs64 de l’écrivaine congolaise (RDC) Huguette Nganga Massanga. Ces
œuvres partagent un grand nombre de similarités thématiques et structurelles que
nous les examinerons toujours ensemble et en comparaison aux œuvres postmigra-
toires. Dans la deuxième partie de notre étude «Négociations de la frontière – La
quête identitaire des protagonistes », nous classifierons ces œuvres sous la catégorie
« partir », puisque les réalités qu’ils décrivent sont marquées par le souhait des
protagonistes de partir ailleurs. Motivés par une vie en marge des sociétés africaines
ou françaises, menacées par la discrimination, l’échec social ou professionnel et

58. Nimrod 2007, p. 225.
59. Ibid.
60. Cf. Waberi 1998, p. 8s.
61. Miano 2005.
62. Diome 2004.
63. Itoua-Ndinga 2014.
64. Nganga Massanga 2012.

8



3. Les objectifs de l’étude : analyser, comparer et exposer la prise de parole des
sujets postcoloniaux et des sujets postmigratoires

tourmentées d’un douleur, liée au passé esclavagiste et colonialiste, ils se mettent
en route pour tenter d’y trouver leur identité et bonheur. Par exemple, l’écrivaine
Huguette Nganga Massanga examine dans son deuxième roman Rêve d’ailleurs65
le phénomène du souhait de ‘migrer à tout prix’. Dans son roman, elle constate
que le besoin de voyager vers un univers meilleur est une réalité que se partagent
beaucoup d’humains d’où qu’ils viennent et où qu’ils vivent. Les auteurs donnent
ainsi un visage et des sentiments à ces immigrés en dessinant des caractères et
problèmes humains.

Le même motif littéraire s’applique aux enfants de la postcolonie qui produisent aussi
des œuvres « postmigratoires ». Ceux-ci visent à témoigner sur l’actualité sociale
et politique des Afrodescendants, souvent métis, surtout au sein des banlieues pari-
siennes. Les conditions de vie sont pénibles, et les existences sont parfois marquées
par la discrimination ethnique, la violence, la délinquance et l’échec scolaire. Les
romans que nous analyserons pour dresser un portrait du sujet postmigratoire sont
les suivants : Cola Cola Jazz66 de l’écrivain togolais Kangni Alem, Ces âmes chagrines67
de Léonora Miano, Place des fêtes68 de l’auteur togolais Sami Tchak et Le Roman de
Pauline69 de l’écrivaine sénégalaise Calixthe Beyala. Dans la deuxième partie de
notre étude, ces romans appartiennent à la catégorie « arriver ». Les protagonistes
partent en recherche de leurs points de repères pour se sentir finalement chez
soi, c’est-à-dire se sentir accepter par leur entourage ‘blanc’ et ‘noir’. Le sentiment
d’être « arriver » se manifeste parmi les sujets postmigratoires des romans Ces âmes
chagrines70 et Place des fêtes71 par la fondation de leurs propres familles.

3. Les objectifs de l’étude : analyser, comparer et exposer la prise
de parole des sujets postcoloniaux et des sujets postmigratoires

L’objectif de notre étude est d’examiner les déclencheurs, les dynamiques et les
conséquences de ces crises identitaires (individuelles et collectives), enracinées
dans les œuvres postcoloniales et postmigratoires. Il s’agira de mettre en exergue
les œuvres littéraires qui comportent une rupture avec des conceptions étriquées de
l’identité culturelle en prenant pour sujet la prise de parole des sujets postcoloniaux

65. Ibid.
66. Alem 2002.
67. Miano 2011.
68. Tchak 2000.
69. Beyala 2009.
70. Miano 2011.
71. Tchak 2000.

9



Introduction

et des sujets postmigratoires. L’étude accentuera la mise en question des ordres
établis, en particulier par les identités frontalières.

Selon les trois parties de notre étude, il s’ensuit trois objectifs essentiels : Le premier
objectif sera d’examiner les conditions d’émergence de la crise identitaire dans la
littérature afro-française. Dans ce contexte, l’analyse de la scénographie du roman
aussi bien postcolonial que postmigratoire nous ouvrera, ensemble avec la définition
des formes et constructions identitaires, la voie à l’examen des portraits littéraires
des identités frontalières. Au travers de la méthode la « scénographie » des sciences
culturelles, développée par Dominique Maingueneau et élargie par Marc Moura,
nous interrogerons les lieux du texte, les liens intertextuels et le positionnement
de l’instance narratrice. Ensuite, nous élaborerons des hypothèses concernant les
constructions identitaires compte tenu de l’habitus en tant que mécanisme identi-
taire.

Le deuxième objectif de notre étude sera d’analyser la quête identitaire des sujets
postcoloniaux et des sujets postmigratoires. Ce travail se déroulera par l’examen
de l’évolution de l’identité et de l’habitus auprès des protagonistes. Le classement
chronologique des œuvres dans les catégories « partir » et « arriver » donnera déjà un
indice à l’augmentation de la mobilité et de l’évolution identitaire et habituelle des
protagonistes. Par exemple, l’intrigue du premier roman de la catégorie « partir »,
L’intérieur de la Nuit72 aura lieu entièrement dans un pays africain fictif. Par contre,
l’intrigue du dernier roman de la catégorie « arriver », Le Roman de Pauline73, se
déroulera entièrement à Paris.

Le troisième objectif de cette étude est de mettre en contexte l’évolution des pro-
tagonistes et leurs appartenances au niveau collectif, par exemple d’un clan et au
niveau culturel et national, par exemple d’un pays africain ou européen. À travers
la mémoire collective et culturelle, nous y évoquerons par exemple le passé doulou-
reux, à savoir la traite négrière, l’esclavage colonial et la colonisation que l’Afrique
et la France ont de partage. Ensuite, nous ferons audible les voix qui abordent les
dysfonctionnements sociaux et qui s’engagent à servir d’intermédiaire entre les
visions identitaires différentes. Finalement, nous nous pencherons sur cette « plu-
ralité chaotique » qu’Achille Mbembe lie au terme «postcolonie ». Par conséquent,
nous aurons recours à des mentalités différentes dont chaque roman est doté pour
analyser leur évolution et pour exposer cette pensée libératrice et émancipatrice qui
en résulte.

Les questions primordiales qui en surgissent interrogent particulièrement :
Quels liens entretiennent des Subsahariens immigrés et des Afrodescendants

72. Miano 2005.
73. Beyala 2009.

10



3. Les objectifs de l’étude : analyser, comparer et exposer la prise de parole des
sujets postcoloniaux et des sujets postmigratoires

avec l’Afrique et/ou avec la France (p.ex. en tant que référent historique, culturel,
spirituel) ? Quelles formes de l’identité culturelle se produisent au niveau
individuel et collectif et quelles répercussions s’y accompagnent ? Et finalement,
quelles frontières identitaires, historiques, géographiques, psychiques et physiques
doivent-ils surmonter ?

Dans notre étude, nous ne voulons pas réduire la complexité ou la portée des thèmes
et problèmes traités dans les romans. Il s’agit d’attirer l’attention exemplairement
sur les énonces des individus marginalisés, abordant une réalité qui est, du moins
sous cet angle, méconnue par le grand public et lesmédias. Notre étude se place ainsi
également dans une longue réflexion sur le rapport entre le Noir et le Blanc qui ne
semble pas cesser de perdre sa pertinence. Les romans font écho aux thèmes, qui ont
été et qui sont encore de vive actualité en France ainsi que sur le continent africain.
Les sujets qui y appartiennent sont par exemple la crise migratoire en Europe, en
particulier de 2015, et les débats sur l’identité nationale, par exemple de 2009 qui sont
accompagnés de la question de l’immigration africaine et de la post-immigration
qui y va de pair. De plus, parmi ceux-ci figurent aussi les émeutes en banlieue
parisienne de 2005. Sur le fond de la crise migratoire en Europe, qui décrit une grave
augmentation de migrants et de réfugiés des pays de l’Afrique, du Moyen-Orient et
l’Asie du Sud à partir des années 2010, apparaissent aussi des « frontières invisibles »
auxquelles s’heurtent les immigrés « illégales » ou « sans-papiers » en marge de
la société d’accueil européenne. De nombreux récits de l’Afrique subsaharienne,
du Maghreb et de l’Europe témoignent de la « la forteresse de l’Europe »74, terme
métaphorique évoquant la fermeture des frontières et les politiques d’immigrations :

Enfin, s’il y a un don de la littérature, ne réside-t-il pas dans cette rédimante mise
en mots à travers laquelle la culture, se redéfinissant elle-même, articule en des
récits ce qui, de vécus muets, murmurants ou criés, demeurait aux lisières du
dire ?75

Notre intention est donc de représenter, à travers les récits de notre corpus, comment
la pluralité culturelle est vécue entre la France et le monde francophone, et plus
globalement dans les sociétés postcoloniales et postmodernes au début du XXIe
siècles.

74. Mazauric 2012, p. 9.
75. Ibid., p. 29.

11



Introduction

4. L’état de recherche : changements de paradigme

Notre étude se place dans le champ de recherche littéraire des littératures de la
diaspora subsaharienne francophone dont les thèmes autour de la « question noire »
gagnent radicalement en importance dans les dernières décennies. Parmi les ou-
vrages parus depuis l’avènement se trouvent par exemple : Être noir en France au
XVIIIe siècle par Erik Noël76, Nous les Noirs de France par Patrick Lozès77, Noirs de
France par Rama Yade-Zimet78, Corps noirs, tête républicaines : le paradoxe antillais par
Moïse Udino79 et La condition noire en France : essai sur une minorité française par Pap
Ndiaye. De plus, il y a le documentaire Noirs de France : 1889 à nos jours : une histoire
de France80 de Pascal Blanchard81 ainsi que les questions provocatrices concernant
l’appartenance et la discrimination des Noirs en France au sein des sondages du
Conseil Représentatif des Associations Noires82.

La presse française a aussi développé un certain intérêt à ce sujet comme le montrent
les titres des éditions Nous, les Noirs de France 100% du Nouvel Observateur d’avril
2006 et Noirs de France du Respect Magazine d’octobre 2011. Les couvertures des
ouvrages exemplaires montrent les photos des Noirs. Cependant, dans les textes,
les journalistes jouent avec les stéréotypes ce que renforce la fixation de l’Autre dans
une altérité négative.

Dans l’art, le sujet est repris par un sens humoristique et sarcastique, par exemple
chez l’artiste Françoise Sémiramoth. Celle-ci choisit dans l’œuvre What are you
afraid of ? Têtes des Nègres une dimension cartoonesque en exagérant les traits des
personnages d’origines négro-africaines. Elle permet ainsi de comprendre que les
peurs qui agitent une partie de la France lors du débat sur l’identité nationale sont
basées sur des fantasmes. La technique de la visualisation de la peur de l’autre
fait office du regard posé sur lui et clarifie qu’on fabrique soi-même l’objet de ses
craintes83.

En comparant l’expression Noirs en France à celle de Noirs de France, nous constatons
une nouvelle volonté publique et médiatique d’inscrire la problématique dans un
espace précis. Par conséquent, ceux qui utilisent cette expression veulent souligner
qu’ils ne sont pas des étrangers et que leur pays, la France, n’est pas un pays exclusi-

76. Noël 2006.
77. Lozès 2007.
78. Yade 2007.
79. Udino et Cadenet 2011.
80. Cf. Blanchard et al. 2012.
81. Cf. Ndiaye 2008.
82. Cf. Lozès 2012.
83. Cf. Miano 2012, p. 101.

12



4. L’état de recherche : changements de paradigme

vement des Blancs. En se disant Noir, ils ne se réfèrent pas seulement à la couleur
de la peau, mais aussi à des mémoires, à des expériences et à des sensibilités qu’ils
ont en commun.

À cette problématique identitaire se sont voués les auteurs de la génération « enfants
de la postcolonie » dont les œuvres les plus importantes depuis ses commencements
sont : Bleu Blanc Rouge84 d’AlainMabanckou, 53 cm85 et Les taches d’encre86 de Bessora,
Le Paradis du Nord87 de Jean-Roger Essomba, L’impasse88 et Agonies89 Daniel Biyaoula,
les œuvres de Calixthe Beyala90 et Place des fêtes91 de Sami Tchak92. Dans la première
partie de notre étude, l’analyse se focalisera sur la crise identitaire de la littérature
de cette quatrième génération d’auteurs subsahariens francophones.

À côté de la classification littéraire entreprise par Abdourahman A. Waberi, ils
existent encore d’autres classifications littéraires, qui marquent un certain mouve-
ment ou courant littéraire dans le champ de recherche des littératures de la diaspora
subsaharienne francophone. À la fin du XXe siècle, il s’est imposé par exemple le
terme «Afroparisien »93 pour faire référence aux productions littéraires d’auteurs
de la diaspora afro-française. Le concept a été introduit en 1998 par Bennetta Jules-
Rosette dans Black Paris : The AfricanWriter’s Landscape94. Elle écrit : « le parisianisme
fait allusion à un intérêt littéraire pour Paris en tant que contexte social des œuvres
des auteurs, du sujet de leurs écrits et de l’origine de leur public »95. À partir de ses
recherches sur le « Paris noir »96, elle constate qu’il n’est pas un ghetto en ressem-
blant aux ghettos américains. Le Paris noir est plutôt constitué de plusieurs groupes
noirs vivant dispersés dans la ville. Jules-Rosette voit dans cette subculture noire,
« l’incubateur d’un nouveau style d’écriture africaine »97. Contrairement à l’auteur
djiboutien Abdourahman A. Waberi, Lydie Moudileno98 propose également une
distinction plus prudente entre littérature « postcoloniale » et « parisianiste/négropo-
litaine ». Selon Moudileno, la littérature parisianiste consiste surtout d’une certaine

84. Mabanckou 1998.
85. Bessora 2001.
86. Bessora 2000.
87. Essomba 1996.
88. Biyaoula 1996.
89. Biyaoula 1998.
90. Par exemple : Tu t’appeleras Tanga (Beyala 1988b) ; C’est le soleil qui m’a brûlée (Beyala 1988a) ; Maman

a un amant (Beyala 1993).
91. Tchak 2000.
92. Cf. Cazenave 2003 pp. 24 ss.
93. Thomas et al. 2013, p. 7.
94. Jules-Rosette et Njami 1998.
95. Thomas et al. 2013, p. 7.
96. Ibid., p. 147.
97. Ibid.
98. Moudileno 1997.

13



Introduction

catégorie d’auteurs, les soi-disant « négropolitains99 ». Ces écrivains négropolitains
comme N’Djehoya, Simon Njami, Yodi Karone et Bolya Baenga prennent la parole
au moment où la gauche française arrive au pouvoir. Au centre des préoccupations
d’auteurs africains et africanistes des années 1980, il se trouve l’engagement pour
des relations franco-africaines sur le plan mutuel. Odile Cazenave qui développe
en 2003 le concept d’une littérature «Afrique sur Seine »100, prend en compte non
seulement les auteurs des années 1990, mais aussi ceux des années 1980. En faisant
une étude des textes d’auteurs tels que Calixthe Beyala, Bessora, Daniel Biyaoula,
Jean-Roger Essomba, d’Alain Mabanckou et d’Achille N’Goye, Cazenave examine
cette littérature, produite à et sur Paris, sous l’angle du détachement et du refus de
la communauté africaine, du déracinement et de l’immigration.

Une autre forme de crise identitaire est traitée dans la littérature africaine franco-
phone de l’immigration101. Le premier roman qui décrit l’univers des travailleurs
immigrés de l’Afrique subsaharienne est Le Docker noir de Sembène Ousmane102. Il
est suivi par les œuvres fondatrices Le petit prince de Belleville de Calixthe Beyala et
Place des fêtes de Sami Tchak103. À cette littérature de l’immigration francophone,
appartient au sens large du terme aussi la littérature « beur ». Elle couvre les œuvres
des descendants des immigrés des anciennes colonies du Maghreb et problématise
les problèmes d’intégration et les problèmes socioéconomiques des jeunes Maghré-
bins de la seconde génération dans la société française104.

Cependant, dans les dernières années, il s’accomplit un changement de paradigme
dans les littératures africaines de la diaspora francophone. Dans L’immigration dans le
roman francophone contemporain, Christiane Albert déclenche un premier changement
de paradigme. En 2005, elle écrit qu’elle perçoit les témoignages de cette littérature
comme plus qu’ « une étape intermédiaire, transitoire, menant vers une intégration
(de celle-ci) à la littérature nationale »105. Ainsi, elle avertit qu’il ne faut pas marquer
les écrivains de son empreinte en les réduisant aux thèmes autour de l’immigration.
Aumême niveau que ChristianeAlbert, Michel Le Bris refuse « le piège ethniciste » et
introduit ainsi un deuxième changement de paradigme. En 2007, il se révèle partisan
d’une littérature-monde en français. Avec le manifeste Pour une littérature-monde106,
il se prononce d’une manière provocante pour un décès de la francophonie.

99. Cf. Mongo-Mboussa 2002, p. 68.
100. Cazenave 2003.
101. Cf. Mambenga-Ylagou 2006.
102. Cf. Ousmane 1956.
103. Cf. Mongo-Mboussa 2002.
104. Cf. Rippe-Güsloff 2016, p. 9.
105. Albert 2005, p. 61s.
106. Le Bris et Rouaud 2007.

14



4. L’état de recherche : changements de paradigme

Comme nous l’avons vu, notre étude se place dans un champ littéraire de recherche
qui est en permanence en mouvement. Les changements de paradigme y sont
inhérents et seront traités d’une manière plus détaillée à la fin de notre étude.
Il devient ainsi de plus en plus évident que le développement de la littérature
afro-diasporique par exemple francophone, anglophone et hispanophone, lié aux
questionnements autour de la « condition noire », est inexorable.

Dans ce qui suit, notre étude se divise en trois parties. La première partie examinera
les déclencheurs et les manifestations des crises identitaires ‘de la postcolonie’,
enracinées aussi bien dans le roman postcolonial que dans le roman postmigratoire
de la littérature afro-française. La deuxième et troisième partie se focaliseront sur
l’analyse des constructions de l’identité culturelle au niveau individuel et collectif
ainsi que sur l’examen des dynamiques frontalières.

15





Première partie : La crise identitaire dans la
littérature afro-française

L’émergence d’une littérature afro-française a donné naissance à une pluralité des
thèmes particuliers aux auteurs diasporiques subsahariens francophones et indisso-
ciables d’un entrelacs colonial, postcolonial et mondial. De ce fait, nous saisissons
la France noire, particulièrement le Paris noir, comme un espace collectif qui forge
considérablement l’imagination de ces écrivains. Cet espace mène progressivement
à une production littéraire afro-française, qui fut au début cachée derrière les œuvres
et le canon de la littérature franco-française.

Depuis les dernières décennies, la littérature de la génération des enfants de la
postcolonie se caractérise non seulement par une démarcation de la littérature des
générations précédentes. Leur littérature, incontestablement doté d’un contenu
sociologique1, est surtout enrichie de leurs expériences aussi bien sur le continent
africain que sur le continent européen. Il s’agit d’une littérature qui est marquée par
une crise identitaire que nous étudierons dans cette première partie de notre étude.

Dans le premier chapitre de la première partie de notre étude, la méthode de la
scénographie nous permettra de saisir cette situation d’énonciation particulière que
les romans postcoloniaux et les romans postmigratoires de notre corpus produisent à
cause de la crise identitaire2. Il s’agit également de situer le phénomène d’une identité
frontalière au sein du roman diasporique subsaharien francophone. Dans le deuxième
chapitre, il suit l’introduction aux concepts et théories identitaires qui seront à la
base pour l’élaboration des hypothèses en ce qui concerne l’évolution d’une identité
frontalière.

À partir de l’analyse de la crise identitaire dans le roman postcolonial et le roman
postmigratoire, quelles conclusions pourrons-nous tirer en vue de l’écriture et
l’esthétique de la littérature des enfants de la postcolonie ?

1. Cf. Thomas et al. 2013, p. 31.
2. Cf. Albert 2005, p. 149.

17



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

1. La scénographie du roman postcolonial et du roman
postmigratoire

La scénographie, un concept emprunté au champ de l’analyse du discours3, est
utilisée par Jean-Marc Moura comme un dispositif littéraire qui lie l’œuvre aux
conditions cadres dans lesquelles elle apparaît, c’est-à-dire à la vie de l’auteur,
la société et la culture4. Par conséquent, la scénographie n’est pas seulement un
décor ou un cadre, mais plutôt la situation d’énonciation que l’œuvre présuppose
et qu’elle valide en même temps5. C’est à travers le déploiement de l’énonciation
même que la scène d’énonciation se forme et qu’elle obtient en même temps sa
légitimation6. C’est la raison pour laquelle la scénographie est primordiale pour la
détermination des statuts de l’énonciateur et du co-énonciateur ainsi que de l’espace
et du temps dans lesquels l’énonciation et l’énoncé de l’œuvre se développent7. En
conférant son cadre pragmatique à la scénographie, la scène littéraire associe une
position d’ « auteur » à une position de « public » en utilisant la méthode discursive
qui est propre à ce genre littéraire8. De là découle l’intérêt de notre étude pour
la scénographie du roman diasporique subsaharien francophone dans l’analyse
des caractéristiques propres à ce genre, mais également dans la révélation de ces
méthodes discursives utilisées par les écrivains de notre corpus.

1.1. La voix énonciative du roman comme incorporation de l’écrivain
afro-français

La scénographie gère sa vocalité et sa voix fondamentale par l’ethos, une notion qui
provient de la rhétorique antique et qui se déploie dans l’exercice physique de la
parole. Au cours des années, deux emplois différents de l’ethos se sont développés :
celui de l’ethos discursif et de l’ethos non-discursif.

L’emploi linguistique de l’ethos discursif, c’est-à-dire celui qui ressort de l’énon-
ciation, a été analysé par exemple par Aristote et appartient à la typologie des
« preuves » dans sa Rhétorique9. Mais à côté de l’emploi discursif, il y a l’emploi

3. Cette méthode, choisie par Marc Moura est appropriée au vu de sa compréhension du texte comme
« trace d’un discours où la parole est mise en scène » (Moura 1999a, p. 111).

4. Ibid.
5. Cf. Maingueneau 2004, p. 9.
6. Ibid.
7. Moura 1999a, p. 109.
8. Ibid.
9. Cf. Aristote 1932.

18



1. La scénographie du roman postcolonial et du roman postmigratoire

non discursif de l’ethos, celui d’autres disciplines comme par exemple la socio-
logie. Norbert Elias défini l’ethos dans son étude La Société de la Cour10 du XVIIe
siècle en tant que concept, décrivant les comportements attachés à un groupe social.
Situé désormais dans le champ sociologique, c’est Pierre Bourdieu qui y décèle
également un rapport entre l’ethos et l‘habitus. Pour Bourdieu, l’ethos désigne
« un ensemble objectivement systématique de dispositions à dimension éthique, de
principes pratiques11 ».

Donc, selon Bourdieu, la notion d’habitus englobe déjà la notion d’ethos, car pour
lui, les principes pratiques et les valeurs sont inévitablement liés l’un avec l’autre12.
Ici, Bourdieu renvoie sur son concept de l’ « incorporation » :

tous les principes de choix sont incorporés, devenus postures, dispositions du
corps : les valeurs sont des gestes, des manières de se tenir debout, de marcher,
de parler. La force de l’ethos, c’est que c’est une morale devenue hexis, geste,
posture13.

Comment s’énonce alors l’ethos incorporé14 dans le discours littéraire du roman
africain diasporique ?

L’ethos incorporé passe à travers un caractère et une corporalité qui fait office de
garant du texte. Selon Dominique Maingueneau, la manière de parler est celle qui
authentifie ce que le garant dit15. Cela signifie que le ton du texte permet également
une caractérisation psycho-sociale de l’énonciateur construite par le destinataire. Il
en ressort que la figure du « garant du texte » est construite par le destinataire en
s’appuyant sur un ensemble de dispositions sociales et culturelles, représentées dans
le texte. En construisant cette figure fictive, le destinataire pèse et évalue continûment
les idées et les stéréotypes que l’énonciation veut conforter ou transformer16. Ainsi,
pendant la configuration du « garant du texte », le destinataire remet régulièrement
en question son identification avec cette figure dynamique, constituée par l’écrivain
à travers des valeurs sociales et culturelles bien déterminées.

Dès lors, nous supposons qu’un objectif essentiel de l’écrivain africain diasporique
puisse être la persuasion du destinataire concernant l’énoncé de l’œuvre. Pour
atteindre ce but, l’écrivain a recours à l’éthos incorporé ou au garant du texte, qui lui
servent de soutien méthodique et stylistique et avec lesquels le destinataire pourrait

10. Cf. Elias 1975.
11. Bourdieu 1978, p. 132.
12. Ibid.
13. Ibid, p. 133.
14. Maingueneau 2014, p. 133.
15. Cf. Maingueneau 2014, pp. 133-36.
16. Ibid.

19



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

commencer à s’identifier. Pour vérifier cette hypothèse, nous analysons dans le texte
suivant la situation d’énonciation dans les romans postcoloniaux et postmigratoires.

1.2. La situation d’énonciation dans les romans postcoloniaux

Dans L’intérieur de la Nuit17 de Léonora Miano, la voix énonciative est incorporée
par la jeune femme Ayané qui retourne dans son village d’Eku au Mboasu, un pays
imaginaire de l’Afrique subsaharienne, pour rendre visite à sa mère agonisante.
Ayant passé plusieurs années d’études en France, elle redécouvre, désormais sous
l’angle occidental, son village natal avec ses habitants qui ont gardé les coutumes
et les mœurs traditionnels de leur tribu bantoue18. Le point de départ du récit est
le Mboasu, éprouvé par les miliciens d’une rébellion armée qui investissent les
habitants d’Eku.19 En se basant sur des idéaux panafricanistes, ils imposent une
réunification spirituelle des clans par un rituel macabre incluant le sacrifice d’un
enfant.20 Pour regagner le pouvoir comme à l’époque d’une Afrique mythifiée et
légendaire avant l’esclavage et le colonialisme, ils emportent avec eux des hommes,
femmes et adolescents pour soutenir leur cause militaire.21 Pendant que la tragédie
a lieu, Ayané se cache dans un arbre et devient ainsi témoin d’un cri, poussé par
l’enfant sacrifié22. Depuis cemoment-là, Ayané cible les habitants d’Eku de questions
ennuyeuses à la recherche d’une explication pour les événements de cette nuit
terrifiante, mais se heurte à leur refus. La véhémence avec laquelle elle cherche
une réponse est surtout visible dans la structure du texte, dans la langue et dans
l’écriture.

Ainsi, le récit est construit autour des éléments sonores - le cri et la voix - qui struc-
turent le roman. La fin de la première partie du roman est dominée par un son, un
bruit sourd qui semble marteler le sol23. Derrière ces sons, se cache l’arrivée des mili-
ciens rebelles dont la cadence des pas rappelle celle des tambours funéraires24. Puis,
un chant de voix frénétiques et profondes renforce le « fracas de ces secousses »25. Ce
sont ces voix qui « dans les prémices de la nuit ressemblaient aux grondements du
tonnerre »26 . Ces voix « à l’intérieur de la nuit » symbolisent déjà la nouvelle funeste

17. Cf. Miano 2005.
18. Cf. LIN 2005, p. 38.
19. Ibid., pp. 71ss.
20. Ibid., pp. 119ss.
21. Ibid., pp. 77 ss.
22. Ibid., p. 119.
23. Ibid., p. 70.
24. Ibid., p. 71.
25. LIN 2005, p. 71.
26. Ibid.

20



1. La scénographie du roman postcolonial et du roman postmigratoire

dont le paroxysme est le cri mortel d’Eyia au début de la deuxième partie du roman.
Ce cri forme en même temps le point de départ de la quête identitaire d’Ayané ainsi
que de sa lutte contre le désir d’oubli et contre le silence de la communauté africaine.

Par conséquent, dans la deuxième partie de l’œuvre romanesque, la voix d’Ayané
s’élève en mettant en question les décisions prises par la communauté. Par sa parole,
Ayané remplit le silence et rompt les tabous pour connaître le non-dit : «Pourquoi ne
pas parler ? »27, «Pourquoi ne pas me répondre ? »28. Au lieu d’être mis entre guillemets,
les discours directs sont écrits en italiques et soulignent ainsi l’importance de la
voix et la mise en cause d’Ayané. C’est ainsi que les dialogues attirent directement
l’attention du lecteur. Ayané parle un français impeccable et clair, ce que sa tenue
occidentale laissait attendre. Sa maîtrise parfaite de la langue française est sans
équivoque et ne laisse pas deviner son origine africaine. Pourtant, elle prend un ton
accusateur quand elle n’obtient aucune réponse à ses questions répétitives, ce qui
renforce en elle le sentiment d’étrangeté et d’exclusion de la communauté d’Eku29. Il
en ressort que les co-énonciateurs sont, d’un côté, les habitants du village, qui évitent
le plus souvent la parole avec Ayané, et de l’autre, la tante Wengisané, habitant
dans la ville de Sombé, qui prête une oreille attentive aux révélations d’Ayané30. La
réponse d’Esa, l’un des chefs du village, témoigne du refus des habitants du village
de communiquer avec Ayané : «Parce qu’on ne parle pas du tout. »31. Leur hostilité à
l’égard d’Ayané se manifeste également dans la réponse d’Ié, la veuve de l’oncle
d’Ayané. Avant de tourner le dos à Ayané, Ié lui interdit l’utilisation de son nom afin
de souligner le fait qu’elles ne sont pas égales et qu’il n’y aura jamais de relation
familiale entre elles32. Bien qu’il se construise un discours entreWengisané et Ayané,
elles se disputent aussitôt parce que la tante essaye de révéler le comportement des
habitants d’Eku à Ayané, qui ne semble pas revenir sur son opinion33.

Pendant que dans L’intérieur de la nuit la voix énonciative d’Ayané apparaît sous la
forme du discours rapporté, la voix de Salie, la protagoniste du roman Le Ventre
de l’Atlantique34 de Fatou Diome, nous conduit par l’intermédiaire de l’écriture à la
première personne à travers le récit. Par l’écriture, elle nous offre un récit rétrospectif
de sa vie en Afrique depuis l’enfance ainsi que des aperçus de sa vie actuelle en
France.

27. LIN 2005, p. 144.
28. Ibid., p. 153.
29. Cf. LIN 2005, p. 38.
30. Ibid., p. 198.
31. LIN 2005, p. 144.
32. Cf. LIN 2005, p. 141.
33. Ibid., p. 141.
34. Cf. Diome 2004.

21



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

La jeune femme Salie est née sur la petite île de Niodor au Sud-ouest du Sénégal
et a été élevée par sa grand-mère à cause de sa naissance illégitime35. En décalage
avec les autres habitants du village, Salie décide d’aller à l’école et d’apprendre le
français36. Elle arrive à y trouver une sorte de confirmation identitaire, surtout avec
l’aide du soutien de l’instituteur Ndétare37. Grâce à son mariage avec un Français,
elle saisit la possibilité d’émigrer en France et de fuir de l’isolement de l’île Niodor,
bien qu’un divorce avec cet homme dont la famille ne l’accepte pas, suive bientôt38.

Dans ce contexte, l’écriture est d’abord la preuve de son éducation par rapport
à l’illettrisme dominant sur l’île, qui lui confère une position particulière dans la
société niodoise ainsi que la possibilité d’émigrer. Mais l’écriture nocturne est aussi
une aide pour Salie. Elle travaille ainsi la douleur de la nostalgie, de la distance et
du déchirement identitaire qu’elle ressent en France 39 : «Mon stylo, semblable à
une pioche d’archéologue, déterre les morts et découvre des vestiges en traçant sur
mon cœur les contours de la terre qui m’a vue naître et partir »40. Cette douleur est
renforcée par son frère Madické, le co-énonciateur qui est resté dans leur village
natal, mais qui poursuit également le rêve de s’exiler puisqu’il perçoit l’Occident
comme un véritable Eldorado41. Par téléphone, symbolisant le « cordon ombilical »42
entre Salie et Madické, Salie essaye surtout de lui déconseiller d’émigrer en France
à cause de ses propres expériences négatives43. Ces conversations entre Salie et
Madické, ainsi que la question de l’immigration, structurent le texte, à tel point
qu’un jeu entre la parole et le silence est tout aussi perceptible dans le récit de Fatou
Diome. Le silence se déploie pendant un désaccord entre Madické et Salie, qui est
compensé par l’écriture de Salie44.

L’importance du rapport de Salie avec son pays natal transparaît aussi dans l’uti-
lisation de quelques mots africains, comme par exemple « téranga »45 et « jus de
bissap »46 , qu’on peut rattacher au Sénégal. Cette impression est renforcée par ses
voyages entre l’Afrique et la France, qui soulignent son tiraillement intérieur.

35. Ibid.Cf. LVA 2004, p. 226.
36. Ibid., p. 65s.
37. Ibid.
38. Ibid., p. 115.
39. Ibid., p. 211.
40. LVA 2004, p. 204.
41. Ibid., p. 43.
42. LVA 2004, p. 212.
43. Ibid.
44. Ibid., p. 226.
45. LVA 2004, p. 241.
46. Ibid.

22



1. La scénographie du roman postcolonial et du roman postmigratoire

L’énonciateur de Maman je reviens bientôt47 d’Itoua-Ndinga, installé comme étudiant
africain de littérature française à Paris, partage la même passion pour l’écriture
que Salie48. Cela se manifeste par le fait que le récit est une lettre à sa mère, la
co-énonciatrice, restée dans un village au Congo-Brazzaville. Au début de la lettre,
il se réfère aux conversations téléphoniques et à la dernière lettre écrite par sa mère,
reçue deux mois auparavant, à travers laquelle elle l’a poussé à associer ses soucis à
son séjour à Paris49. Ainsi, la voix énonciatrice s’adresse d’une manière intime et
sur un ton familier à sa mère, qu’il appelle tendrement « chère maman »50 ou «ma
petite maman adorée », entre autres51. Il prend soin de déterminer directement au
début un traducteur par l’intermédiaire duquel la mère doit recevoir une traduction
la plus fidèle possible de sa lettre52. Pour l’énonciateur, dont nous ne connaissons
pas le nom, l’écriture symbolise le « cordon ombilical » entre lui et sa mère. Cela
explique qu’il ne donne pas seulement des réponses exigées de sa mère, mais an-
ticipe même d’autres questions et inquiétudes qui pourraient naître chez sa mère
pendant la lecture de sa lettre53. En outre, il fait attention à l’hypertension artérielle
de sa mère qu’il raconte le plus souvent des histoires qui pourraient lui faire plaisir.
Mais malgré tout, il suggère que la vie comme ‘chercheur d’Europe’ n’est pas facile
à raconter54. Cependant, il fait confiance à sa mère en lui racontant ses problèmes
comme immigré africain dans cette « France in-sai-sis-sable55 ». Cela montre que le
fils et la mère entretiennent une relation franche et étroite56. L’énonciateur implique
sa mère dans sa conversation écrite, à tel point que le lecteur peut avoir l’impres-
sion qu’il s’agit d’une conversation orale au téléphone. Il rend les descriptions des
phénomènes européens compréhensibles à sa mère, d’un côté en se référant, par
son écriture, aux personnes familières du pays natal de la mère et à leurs souvenirs
communs : « Tu sais bien que papa s’y opposait farouchement […] »57. D’un autre
côté, il entame ses illustrations en comparant un rituel européen à ceux d’Afrique :
« Le lendemain, nous n’étions pas réveillés par le chant des coqs comme dans ton
village maternel, chère mère […] »58. Ces explications sont renforcées par l’utili-
sation de proverbes congolais, mélangé avec des proverbes européens59 ainsi que

47. Cf. Itoua-Ndinga 2014.
48. MJRB 2014, pp. 8 ; 100.
49. Cf. Ibid., p. 15.
50. MJRB 2014, p. 15.
51. Cf. Ibid., p. 39.
52. Ibid., p. 15.
53. Ibid., p. 21.
54. Ibid., p. 63.
55. MJRB 2014, p. 103.
56. Cf. Ibid., p. 112.
57. MJRB 2014, p. 19.
58. Ibid., p. 38.
59. Cf. Ibid., p. 129.

23



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

par une langue métaphorique : « les couloirs de la mort intellectuelle »60, « fabrique
d’abrutis »61.

Il en ressort que l’énonciateur nous fournit également un récit rétrospectif de son
enfance, partagée avec sa famille, qu’il mêle à une description de sa vie en France
comme c’est le cas dans Le Ventre de l’Atlantique62. Au cours de sa lettre, grâce
à ses comparaisons et à ses réflexions, il commence à prendre conscience de sa
décision finale : une vie en Afrique auprès de sa mère le rendrait plus heureux
que de continuer son aventure en Europe. Cela représente une grande différence
avec le récit de Fatou Diome : «C’est à cet instant que plusieurs interrogations me
traversaient l’esprit prêt à renoncer à l’aventure et prêt à rentrer au bercail »63. La
justification du retour se reflète ainsi dans la structure de sa lettre, comme le titre
Maman je reviens bientôt le laissait déjà entrevoir.

Le titre du roman Rêve d’ailleurs !64 d’Huguette Nganga Massanga esquisse déjà les
ambitions de l’énonciateur Ndombe, qui rêve d’une « vie ailleurs »65. Il s’agit donc
d’un autre récit principalement raconté à la première personne. La voix énonciative
est originaire d’un pays subsaharien fictif, la république du Mawan66. Au début
du récit, ce personnage nous parle déjà du pays rêvé, le Sufisus, où il vient de
commencer « la belle vie »67. Il explique, dans un récit rétrospectif, la situation
géopolitique du Mawan, qui est divisé en deux, le Mawan dictaturisé et le Mawan
dédictaturisé depuis la chute du mur de Berlin. Il précise que le rêve d’une vie au
Sufisus n’était pas seulement le sien, mais celui de toute une collectivité vivant au
Mawan dictaturisé, véritable rêve national68. Ndombe dénonce les tactiques et les
promesses de l’ancien président du Mawan dictaturisé qui ne vantait pas seulement
le Sufisus, mais qui voulait faire du pays de Ndombe une imitation miniature de ce
pays tellement admiré.

Cela a eu tellement de répercussions, surtout sur les jeunes habitants de sa ville
natale, Ndjindji, que ces derniers ont choisi, dans leur zèle, d’appeler « le petit
Sufisus »69 un quartier marécageux et négligé, qui ne ressemble guère au modèle
tant admiré. Ils ont baptisé en même temps le cours d’eau qui traverse la ville

60. MJRB 2014, p. 113.
61. Ibid.
62. Cf. LVA 2004, p. 39s.
63. Ibid., p. 84.
64. Cf. Nganga Massanga 2012.
65. RD 2012, p. 11.
66. Ibid., p. 20 ; 156.
67. Ibid., p. 11.
68. Ibid., p. 25.
69. Ibid., p. 28.

24



1. La scénographie du roman postcolonial et du roman postmigratoire

«Diboueux », selon son modèle au Sufisus « La Sardine »70. À partir de ses multiples
questions rhétoriques, Ndbombe commente le comportement bizarre des habitants
du petit Sufisus. Il semble même se moquer, d’un ton ironique et sarcastique, de
l’ignorance des habitants : « C’est vraiment àmourir de rire, non ? »71. Mais en réalité,
il est dégoûté par le dysfonctionnement de la société mawanaise et par la négligence
dont son pays natal fait preuve. Par conséquent, par l’intermédiaire des questions
rhétoriques que la voix énonciative formule, Ndombe exprime ses souffrances au
cours du récit et lui donne une structuration72.

L’aspect qui nous frappe le plus est le fait qu’il se sert d’un niveau de langue familier,
en utilisant des pronoms personnels changeants, ou « tu »73ou «vous »74, pour
désigner soit son co-énonciateur, soit ses co-énonciateurs. En prenant en compte le
contexte, cette tactique provocante pourrait révéler le fait que Ndombe s’adresse
d’une manière critique, en tant que voix énonciative, aussi bien à ses compatriotes
naïfs qu’à la collectivité manipulatrice de Sufisus. Mais il y a trois indices qui
contredisent cette hypothèse : premièrement, il fait strictement la distinction entre
« chez nous »75 et « chez eux »76 pour souligner le sentiment d’appartenance qu’il
ressent pour le Mawan. Deuxièmement, il donne de multiples descriptions de
l’espace et des coutumes, aussi bien au Mawan qu’au Sufisus, montrant qu’il ne
peut pas s’agir de co-énonciateurs qui connaissent déjà l’histoire et les coutumes
locales de ces deux mondes. Et troisièmement, comme le récit comporte très peu de
mots de sa langue africaine du Mawan, il nous semble plus probable qu’il s’adresse,
en tant qu’ethos incorporé, à un public qui partage comme lui l’expérience d’être
un « citoyen du monde »77.

Les neufs poèmes, un après chaque chapitre à l’exception du dernier, structurent
aussi le récit. D’un côté, ils soulignent l’énoncé du récit d’une manière plus pro-
fonde et métaphorique, et de l’autre, ils renforcent, grâce à leur sonorité et leur
ton, les émotions senties et transmises par la voix énonciative. De plus, au début
des chapitres deux, quatre, cinq et sept, il y a un changement de perspective. Ce
changement permet au lecteur de percevoir Ndombe autrement. Grâce à un point
de vue omniprésent qui introduit le récit à la troisième personne du singulier, il
s’agit d’une perspective de l’extérieur cette fois-ci.

70. Ibid., p. 26.
71. Ibid.
72. Ibid., p. 20 ; 156.
73. Voir la citation entière : „Tu sais, chez nous, les gens ont parfois tendance à raconter des histoires à

dormir debout“ (Nganga Massanga 2012, p. 11s).
74. Voir la citation entière : „Pensez-vous que ce qu’on nous montre s’est réellement passé comme ça ?”

(Nganga Massanga 2012, p. 18).
75. Ibid., p. 17.
76. Ibid., p. 18.
77. Ibid., p. 58.

25



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

Le dernier chapitre s’achève sur un « réveil difficile »78 car la vie au pays rêvé s’est
révélée pour Ndombe être un cauchemar : «Mais je pense chaque jour encore plus
à mon pays. Je crois que je n’ai jamais aimé mon pays comme je l’aime depuis que
je l’ai quitté »79.

1.3. La situation d’énonciation dans les romans postmigratoires

L’œuvre postmigratoire Cola Cola Jazz80 de Kangni Alem nous révèle déjà une carac-
téristique marquante de la scénographie postmigratoire. La voix énonciative vient
désormais d’une jeune fille métisse qui habite dans la banlieue de Paris, représentant
ainsi la génération des enfants issus de l’immigration africaine en France. Il s’agit
d’Héloïse, fille d’une Parisienne, qui part à la recherche de son père, un ancien
immigré africain, en entreprenant un voyage jusqu’à la ville fictive de TiBrava en
Afrique subsaharienne.

À la voix d’Héloïse s’ajoute ensuite la voix de Parisette, sa demi-sœur africaine, qui
complète de cette façon l’histoire d’Héloïse, de son père et de soi-même. La naissance
d’une relation particulière entre les sœurs Héloïse et Parisette est déjà représentée
par le titre «Cola Cola Jazz ». Le titre fait allusion à deux moitiés bicolores de
noix de cola qui s’unifient au rythme du Jazz et dont les voix culminent ensemble
dans les chapitres dix et onze81. Le jazz82 est à la fois l’élément musical qui fait
que le ton de la narration produit l’effet d’être improvisé. C’est ainsi que les soli
d’Héloïse et de Parisette mélangent, dans leur récit à la première personne, le temps
et l’espace, la réalité et la fiction. La méthode d’improvisation est aussi perceptible,
grâce à l’utilisation de la langue française qui est enrichie par des néologismes83.
En plus, le rythme du jazz avec sa forme ABBA structure le récit à travers la figure
du «narrateur sans qualités »84 qui apparaît dans le prologue, deux fois au milieu
du récit (chapitres 6 et 12), et dans l’épilogue. Le narrateur sans qualités donne un
aperçu général de l’histoire d’Héloïse et Parisette ainsi que de leurs propres récits.

Les grandes différences culturelles apparaissent par les voix d’Héloïse et de Parisette.
Chacune témoigne à partir de son point de vue et au vu de son éducation sociale
et culturelle. Héloïse décrit ainsi d’un ton mordant à son co-énonciateur, la mère
d’Héloïse, son sentiment de dépaysement, en comparant l’infrastructure vieille et

78. Ibid., p. 161.
79. Ibid., p. 25.
80. Cf. Alem 2002.
81. CCJ 2002, p. 103.
82. Le titre fait allusion à la chanson de Duke Ellington Togo Brava Suite.
83. Cf. CCJ 2002, pp. 110 ; 49.
84. Ibid., p. 103.

26



1. La scénographie du roman postcolonial et du roman postmigratoire

rurale, mais vivante, de TiBrava, à l’infrastructure nouvelle et urbaine, mais triste, de
Paris : « Impression totale de dépaysement. Ici, rien de comparable aux tristounets
quais de gare du pays de la mère »85. Mais les impressions d’Héloïse du paysage à
TiBrava, de son père et de sa famille qu’elle a gagnées au début de son voyage, ont
été enrichies par l’imaginaire. Celui qui a été déjà construit à Paris d’un côté, lors
des conversations avec sa mère dépressive, déçue de son père et suicidaire. D’un
autre côté, son imaginaire est enrichi par le roman inachevé du père «Le Manioc
rouge », qui décrit également le paysage de TiBrava.

Par contre, Parisette témoigne d’un ton plus bienveillant de la rencontre avec Héloïse
en faisant des comparaisons avec son monde africain : «Ma sœur est belle, elle n’a
pas le nez d’ici, nos narines de corvée aux assises de cathédrale »86. Un élément
récurrent de la narration postmigratoire est aussi le recours à l’écriture par les
protagonistes. À travers l’écriture, Héloïse se dirige vers sa mère pour réfuter les
imaginations fausses de TiBrava et de son père. Héloïse poursuit ainsi l’objectif de
témoigner qu’elle a trouvé sa demi-sœur Parisette lors de sa recherche de son père.
De plus, le roman inachevé du père d’Héloïse et de Parisette joue un rôle majeur
puisqu’il accompagne Héloïse à partir de Paris et lui sert d’une sorte de guide dans
la recherche inachevée de son père.

Les caractéristiques du voyage entre la France et l’Afrique ou vice-versa et le change-
ment de l’espace sont aussi indiquées dans ce roman postmigratoire. Ce fait souligne
que les racines africaines, surtout visibles pour Héloïse par la couleur de sa peau
de métisse, jouent aussi un grand rôle pour les enfants postmigratoires, bien qu’ils
soient nés en France.

Le titre de la prochaine œuvre postmigratoire, Ces âmes chagrines87 de Léonora
Miano, est suppléant pour les âmes chagrines et les voix douloureuses de la famille
Kingué. Mais la voix énonciative vient d’Antoine Kingué, fils de Thamar Kingué,
une Africaine immigrée à Paris du Mboasu, un pays fictif dans la partie équatoriale
du Continent88. Antoine est né dans l’Hexagone, plus exactement à Paris, dénommé
dans le récit l’« Intra-muros »89. Le récit est structuré d’une manière circulaire, ce qui
est renforcé par la figure de Jérémie, le co-énonciateur d’Antoine, qui apparaît surtout
au début et à la fin du récit. L’introduction est organisée comme une photographie
instantanée de la situation actuelle. Cet instantané montre d’une part, Antoine
qui est heureux avec sa femme Amalia et son fils Maximilien dans leur nouvel
appartement. D’autre part, il lui montre également avec son frère Jérémie avec

85. Ibid., p. 109.
86. Ibid., p. 52.
87. Cf. Miano 2011.
88. Cf. CAC 2011, p. 11.
89. Ibid., p. 20.

27



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

lequel il n’est pas lié par le sang, mais par la mémoire90. Dans cet instantané, on
peut voir le geste amical d’Antoine et de Jérémie qui lèvent en souriant leur verre
pour boire à l’avenir91- un geste qui fait déjà allusion à l’avenir positif et prometteur
de la famille Kingué. La position extérieure est donc occupée par Antoine en tant
que voix énonciative. Cette position explique également sa fonction de lien entre les
membres de sa famille.

Le discours direct, écrit en italique et qui est très rare dans le récit, apparaît seule-
ment au début entre Antoine et Jérémie, et traite de leur vie au présent. C’est aussi
le moment où Antoine exprime ses sentiments en baissant involontairement la voix
pendant qu’il se renseigne auprès de Jérémie sur son frère Maxime, appelé souvent
par son diminutif Max : «Et Max ? interrogea Antoine, baissant involontairement sa
voix. »92. Cette question évoque un sujet désagréable pour Antoine, parce qu’il a mal-
traité son frère Maxime pendant plusieurs années en exploitant son état d’immigré
et de sans-papiers.

Dans ce qui suit, le récit remonte au passé : d’abord dans le passé d’Antoine qui se
faisait appeler « Snow» et qui portait une « tignasse soigneusement peroxydée, mé-
ticuleusement défrisée »93 pour marquer son sentiment d’appartenance à la culture
française. Ensuite, le récit décrit le passé de la famille Kingué dans les époques
différentes, d’un côté pour expliquer la transformation du caractère d’ Antoine
Kingué à « Snow». D’un autre côté, pour éclairer le présent et pour permettre une
vision d’une vie positive de la famille dans l’avenir. Les allusions à l’avenir des pro-
tagonistes comptent par conséquent parmi les caractéristiques les plus marquantes
des littératures postmigratoires, pendant que les garants oscillent selon Christiane
Albert dans le présent entre la marginalité et le désir d’intégration et de réussite
sociale94.

Donc, au lieu d’un récit rétrospectif à la première personne, l’histoire de la famille
Kingué est examinée sous plusieurs perspectives, en exposant les racines d’Antoine
au travers le destin des membres de sa famille. Ainsi, le lecteur peut se faire une
idée non seulement du passé et de la mémoire d’une famille africaine de la côte du
Mboasu, mais de toute une population africaine.

Bien que le récit change d’espace, entre l’urbanité de l’Intra-muros et la ruralité
du Mboasu, la « langue hexagonale »95 comme langue d’écriture est dominante.

90. Ibid., p. 12.
91. Ibid., p. 13.
92. Ibid., p. 15.
93. Ibid., p. 17.
94. Ibid., p. 146.
95. Ibid., p. 45.

28



1. La scénographie du roman postcolonial et du roman postmigratoire

L’utilisation de la langue française marque la « stratégie de désappartenance »96 de
la culture africaine, caractéristique pour les enfants issus de l’immigration africaine.
À côté des recours de la grand-mère d’Antoine à la langue africaine, par exemple
pendant la préparation du repas au Mboasu97, la langue anglaise est celle qui est
utilisée par Antoine pour marquer son comportement moderne98. Ainsi, les romans
postmigratoires rendent compte des sociétés occidentales hétérogènes, marquées
par un présent qui unifie toutes les influences culturelles et linguistiques99.

La voix énonciative qui nous parle à la première personne dans le roman Place
des fêtes100 de Sami Tchak est un adolescent ordinaire de la banlieue. Pendant que
les garants des récits précédents sont introduits au début du texte par la mention
du nom et parfois de l’âge, le garant de Place des fêtes apparaît sans nom et sans
mention de l’âge. La seule chose qui semble compter pour lui est qu’il est né « ici »,
par contre ses parents sont nés « là-bas »101. Par cette comparaison, il fixe la diffé-
rence entre lui et ses parents, qui semble être apparemment une difficulté invincible,
ce que montre son récit suivant. La voix mâle de Place des fêtes se plaint d’un ton
sarcastique et offensant des racines africaines de ses parents, qui mènent aux « vies
sans horizons »102. Pour renforcer sa critique, il utilise un langage familier et vul-
gaire qui est paradoxalement aussi poétique. Cette langue qui peut être décrite
comme « spécifique des banlieues » ou comme « antilangue », marque d’un côté, sa
marginalité par rapport à la société française103 et exprime de l’autre, l’absence de
toute morale dans son monde. Il s’agit en l’occurrence d’une sorte de subversion
des codes langagiers dominants104. Sami Tchak brave ainsi les normes du français
standard. Le garant du texte décrit ainsi de manière iconoclaste et violente la vie de
la génération postmigratoire africaine en France qui risque l’impasse existentielle,
ce que montre déjà le titre « Putain de vie » du premier chapitre.105 Le récit de Place
des fêtes semble construit, à l’inverse de la structure ordonnée de Cola Cola Jazz ou
Ces âmes chagrines, sur une structure ambiguë et paradoxale en unifiant en même
temps la critique et l’éloge : Bien qu’il joue le rôle d’un raciste en se plaignant du
comportement des immigrés africains qui se voient comme éternelles victimes de
l’Histoire et du racisme de l’Autre, et en soulignant les stéréotypes, l’ethos incorporé
poursuit le but d’exhorter à plus de tolérance dans la société française. Donc, Sami

96. Une notion, forgée par Christiane Albert (Albert 2005, p. 154).
97. Cf. CAC 2011, p. 45s.
98. Ibid., p. 24.
99. Albert 2005, p. 144.

100. Cf. Tchak 2000.
101. PDF 2000, p. 9.
102. Ibid.
103. Cf. Albert 2005, p. 131.
104. Ibid., p. 146.
105. Cf. Bourdieu 1993.

29



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

Tchak met ici en pratique une stratégie favorable du roman postmigratoire, celle de
la déconstruction du discours hégémonique.

Pauline, la fille du roman du même titre Le Roman de Pauline106 de Calixthe Beyala,
est le garant du texte du dernier roman postmigratoire de notre corpus. Pauline
a 14 ans et elle est la fille d’un Africain immigré et d’une Française de la banlieue
parisienne. Le récit, écrit à la première personne, à Pantin, est daté à la fin du texte
du 11 février 2008, ce qui laisse supposer le lecteur que Pauline est la personne qui
raconte au travers du roman l’histoire de sa vie.

De la même façon que dans les romans postcoloniaux, l’écriture fait ici office d’une
porte-voix de l’ethos incorporé qui dénonce les conditions de vie des jeunes noirs
vivant dans la banlieue. Cela signifie que l’espace vital de Pauline ne se divise pas
entre l’Afrique et la France comme dans Cola Cola Jazz et dans Ces âmes chagrines,
mais se concentre surtout sur les rues de la banlieue. C’est là où elle se sent chez
elle, appartenant « à l’univers de la rue »107. Comme fille délinquante et révoltée,
élevée par une mère qui la néglige et par un père qui n’est plus présent, elle perçoit
la rue en tant que « jungle »108 - une comparaison qui souligne ses conditions de
vie dures et chaotiques. La concentration de l’espace sur la banlieue dans le roman
postmigratoire a comme conséquence que les effets divers de la mondialisation,
à côté de la migration et de l’intégration, sont examinés, comme par exemple la
vie urbaine, le plurilinguisme et le métissage des sociétés des grandes métropoles
occidentales109.

Pauline veut devenir écrivaine, ce qui représente pour elle unmétier d’observation110,
mais ce qui lui permet aussi de trouver une réponse à quelques questions qui la
tourmentent. Les questions rhétoriques sont également dans ce texte un moyen
apprécié pour remettre en question le fonctionnement de la société française :

J’ai toujours adoré les imprévus, ce qui explique que j’aime la rue, m’y promener
c’est ce que je fais de mieux, alors pourquoi y renoncer, si à la fin, je constate que,
malgré mes efforts pour me soumettre aux desiderata de la société, j’ai quand
même raté ma vie […] ?111.

Le récit rétrospectif de Pauline commence in medias res à l’âge de sept ans et monte
dans ce qui suit jusqu’au présent. L’usage de la langue française adaptée à une jeune
fille ordinaire de la banlieue, est simple, très familier et parfois vulgaire, pourtant

106. Cf. Beyala 2009.
107. Ibid., p. 101.
108. Ibid., p. 70.
109. Cf. Albert 2005, p. 145.
110. RDP 2009, p. 147.
111. Ibid., p. 149.

30



1. La scénographie du roman postcolonial et du roman postmigratoire

sans allusions à la langue africaine comme dans Place des fêtes. Elle y ajoute des des-
criptions détaillées d’un ton sarcastique et ironique comme preuve de son humour
et de sa compréhension de sa situation misérable. D’autres éléments structurants
sont les contrastes entre l’univers négligé de la mère de Pauline, où Pauline a passé
son enfance et une grande partie de sa jeunesse, et l’univers intellectuel de son pro-
fesseur Madame Mathilde qui commence à l’héberger. C’est au travers de Madame
Mathilde que Pauline apprend à lire et écrire correctement, c’est-à-dire à prêter à sa
voix intérieure une forme extérieure, ainsi qu’à ordonner sa vie.

En sous-tendant les analyses de la scénographie des romans postcoloniaux et des ro-
mans postmigratoires, nous arrivons à la conclusion que celle-ci se caractérise par un
garant du texte qui examine un terrain précaire. Il s’agit soit d’une (re-)découverte,
par exemple lors d’un retour ou d’une voyage au pays (natal) fictif de l’Afrique
subsaharienne, soit d’une découverte, par exemple lors de l’immigration, dans un
pays occidental.

De ce fait, le garant du texte aussi bien postcolonial que postmigratoire (re-)découvre
enAfrique subsaharienne l’espace d’une culture soit autochtone et traditionnelle soit
cosmopolite et agité. Il décrit ainsi d’un côté, l’espace d’un village isolé, négligé ou
perdu, avec une topographie compliquée, qui se trouve par exemple dans la brousse
ou au bord de l’Atlantique. D’un autre côté, le garant du texte, par exemple de Cola
Cola Jazz, décrit l’espace d’une capitale africaine. Celle-ci est marquée d’une part,
par les répercussions de l’époque (post-)coloniale (régime dictatorial, infrastruc-
ture négligée) et d’autre part, elle est influencée par la mondialisation (touristes,
restaurants internationaux). En revanche, l’espace de la société française hexagonale
est décrite par des Subsahariens et des Afrodescendants comme un lieu, limité par
des frontières invisibles. Dans les romans postcoloniaux Maman je reviens bientôt
et Rêve d’ailleurs, les protagonistes s’heurtent, lors de leur intégration, aux limites
qui sont insaisissables. Celles-ci sont par exemple le racisme, la xénophobie et les
propos formatés. Ces frontières invisibles sont vécues au sein des lieux d’accueils
officiels comme le centre d’intégration, le centre commercial ou l’université. Les
protagonistes franco-africains nés en France se voient également confrontés à une
« France insaisissable »112 dans les romans postmigratoires. Chaque jour, la vie quo-
tidienne des jeunes Afrodescendants représente un nouveau défi. Dans ces romans,
la formation d’une subculture de la diaspora afro-française est d’autant plus visible.
Les lieux qui en émergent sont des discothèques, des magasins et marchés ainsi que
des rues de la banlieue.

La voix énonciative du roman postcolonial et du roman postmigratoire nous raconte
donc ses expériences chaque fois à partir d’un lieu périphérique, caractérisant une

112. Itoua-Ndinga 2014, p. 84.

31



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

‘scénographie de la postcolonie’. C’est ainsi que Marc Moura souligne : « L’évocation
demicro-sociétés en décalage par rapport à la société officielle, (…) dessine ainsi une
géographie de la périphérie »113. Particulièrement la tâche de l’œuvre postcoloniale,
Moura voit celle-ci dans la légitimation de la culture. Il définit l’œuvre postcoloniale
comme le « prolongement actuel de ses traditions »114. Cela explique également que
le garant du texte écrit ses récits, lors de la migration et lors de l’essai d’intégration,
à la première personne. Il décrit le rapprochement à la culture occidentale et ses
expériences dans cette nouvelle culture en les comparant avec ses connaissances
de la culture africaine. Dans Le Ventre de l’Atlantique115, Maman je reviens bientôt116
et Rêve d’ailleurs117, le rite de la préparation du repas ou la perception des odeurs
typiques de l’Afrique, suscitent des souvenirs positifs de la part de la voix énonciative.
Les voix énonciatives d’origines différentes qui vivent un présent, marqué par
l’aliénation, mythifient ainsi le temps passé au pays natal. Elles revivent en Occident
les sensations typiques de l’Afrique, ce qui consolide de manière positive leur
mémoire des temps au pays natal. En conséquence, ce que nous appelons ‘l’écriture
de la postcolonie’, poursuit non seulement la tactique d’une illustration de la culture
traditionnelle, mais aussi la tactique de sa défense.

Dans les récits analysés, apparaissant parfois sous la forme rétrospective, la voix
énonciative du roman postcolonial et du roman postmigratoire nous décrit la situa-
tion socio-culturelle et géopolitique dure de son lieu de résidence. Cette situation
semble avoir formé l’essence de la collectivité vivant ces espaces d’une manière bien
structurée. C’est évident dans les romans postcoloniaux qui esquissent des collecti-
vités, forgées des lois d’une culture ancestrale. À titre d’exemple sert L’intérieur de la
Nuit où le clan agit comme gardien des traditions et Le Ventre de l’Atlantique où Salie
est rejetée par ses parents à cause des mœurs et coutumes strictes. De plus, Rêve
d’ailleurs ! sert d’autre exemple, car avant son émigration, Ndombe jouait chaque
jour un « travailleur virtuel »118. Puisqu’il n’appartenait pas à l’ethnie du président
actuel, il ne trouvait pas de travail approprié à ses diplômes119.

En France, la banlieue est essentiellement le lieu de résidence des protagonistes
subsahariens et afrodescendants. Dans Le Roman de Pauline, elle est évoquée par le
quartier Pantin. Dans Place des fêtes, le quartier au sud-est du 19e arrondissement de
la banlieue parisienne porte le même nom que l’œuvre. Gravée socio-culturellement
d’une pluralité, et géopolitiquement d’un endroit marginalisé et problématique,

113. Moura 1999a, p. 126.
114. Ibid., p. 112.
115. Cf. Diome 2004.
116. Cf. Itoua-Ndinga 2014.
117. Cf. Nganga Massanga 2012.
118. RD 2012, p. 25.
119. Ibid.

32



1. La scénographie du roman postcolonial et du roman postmigratoire

la banlieue et ses habitants exercent une influence majeure sur ces protagonistes.
Cela explique que le garant du texte de Place des fêtes, qui y habite un espace clos,
guide le lecteur à travers les zones différentes de la banlieue. Il nous présente leurs
habitants en exprimant qu’il a été forgé de ces ambiguïtés qui marquent la vie des
jeunes postmigratoires, habitant dans la banlieue.

Ce sont ces conditions de vie auxquelles la voix énonciative du roman postcolonial
et du roman postmigratoire s’heurte. Elles révèlent à la fois que les protagonistes
sont des marginaux soit de la société africaine, soit de la société européenne. La mar-
ginalité des voix énonciatives et leur révolte contre les systèmes dominants passe à
la surface de manières différentes de ‘l’écriture de la postcolonie’. Ils se manifestent
ou à travers le jeu de la sonorité, alternant entre le cri, le silence ou la parole, ou à
travers l’écriture, exercée par le garant du texte lui-même. Par conséquent, la sonori-
té et les qualités de l’écriture, également soutenue par la musicalité, donnent une
structure au récit aussi bien postcolonial que postmigratoire. Ces caractéristiques
de ‘l’écriture de la postcolonie’ mettent en évidence et démasquent la relation entre
l’énonciateur et le co-énonciateur : « L’écriture s’inscrit sur le fond d’un palimpseste
où se déchiffrent, encore vivaces, les traces d’une originalité qu’a failli gommer la
domination étrangère »120. En comparant l’énonciateur et le co-énonciateur, nous
constatons que la structure de ces récits est au-delà parfois antagoniste, se basant
sur une confrontation entre deux adversaires qui ne sont pas égaux et qui ne par-
tagent pas, en plus, la même compréhension éthique et morale. Selon Jean-Marc
Moura estime cette scénographie comme ‘engagée’, puisqu’elle transmet par cette
structure un système de valeurs. Selon nos analyses, nous convenons avec Moura,
particulièrement sur les exemples suivants : Dans L’intérieur de la nuit121, Ayané met
en question par sa présence et par ses questions les valeurs traditionnelles et la
vision du monde panafricaniste des villageois d’Eku. Par exemple, elle condamne
la barbarie et le cannibalisme qui ont eu lieu dans cette nuit décrite. Par contre,
le protagoniste Salie de Le Ventre de l’Atlantique122 doit s’expliquer avec son frère
Madické au sujet des illusions des jeunes par rapport à l’émigration en France et
les valeurs traditionnelles des habitants de l’île Niodor. Le fils de Maman, je reviens
bientôt123 prend également part à cet engagement de l’ethos incorporé. C’est ainsi
qu’il écrit à sa mère et dénonce en même temps les valeurs de la société moderne
en Europe ainsi que les valeurs de la société traditionnelle en Afrique. Dans Rêve
d’ailleurs !124 Ndombe agit de façon similaire en dénonçant la condition misérable
des Noirs tant au Sufisus qu’au Mawan dictaturisé. Dans le roman postmigratoire

120. Moura 1999a, p. 112.
121. Cf. Miano 2005.
122. Cf.Diome 2004.
123. Cf. Itoua-Ndinga 2014.
124. Cf. Nganga Massanga 2012.

33



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

Place des fêtes, le garant du texte avec un nom inconnu semble poursuivre d’une
manière frappante le but de provoquer son co-énonciateur, également inconnu :
«Vous ne m’avez rien demandé, c’est moi-même qui ai décidé de parler »125. Ainsi,
il transgresse les tabous sociaux comme par exemple la prostitution, l’inceste et la
désacralisation de la mère africaine d’un ton sarcastique.

Une autre tactique de cette écriture est la création d’une interlangue126 en utilisant
la langue française avec des mots du patrimoine du Cameroun, du Sénégal ou du
Congo, c’est-à-dire avec les mots correspondants aux pays d’origine des auteurs.
Avec cette tactique, les voix énonciatives intègrent leurs co-énonciateurs dans leurs
récits, surtout dans les récits rétrospectifs. L’œuvre diasporique subsaharien fran-
cophone provoque ainsi une double co-énonciation, intégrant non seulement un
public africain auquel l’œuvre offre une version spéculaire de soi-même. Il intègre,
au-delà également un public européen qui fait de son côté connaissance avec la
culture africaine à travers le garant du texte. Le public européen est ainsi confronté
aux dysfonctionnements sociaux des métropoles occidentales comme des sociétés
africaines.

Les deux méthodes, tant la double co-énonciation que la représentation de systèmes
des valeurs, vérifient notre thèse préliminaire que l’écrivain, incorporé par l’ethos
du récit, veut bouleverser ses lecteurs en les rendant sensibles à son énoncé. La
spécificité de la double co-énonciation se reflète surtout dans la position particulière
que le garant du texte occupe dans la société africaine et dans la société occidentale,
dessinant de cette manière les facettes différentes de ces deux cultures. La voix
énonciative de l’œuvre aussi bien postcoloniale que postmigratoire essaye en tant
qu’être hybride de trouver un équilibre entre ces deux cultures différentes. Elle relie,
par exemple à travers les récits rétrospectifs et poétiques, le passé avec le présent,
pour expliquer et éclairer les difficultés et les ambiguïtés du présent. Par conséquent,
la voix énonciative se trouve dans une situation frontalière, décrivant dans son récit
les dynamiques individuelles et collectives des sociétés, marquée par l’Histoire :

La voix énonciative est située sur une limite, une frontière renvoyant à une fonda-
mentale précarité liée aux bouleversements coloniaux puis postcoloniaux et au
climat de tension et d’inquiétude qu’ils ont produit pour l’artiste qui vit loin des
barbelés idéologiques127.

Dans le deuxième chapitre de notre étude, nous nous consacrons aux constructions
identitaires et habituelles pendant la crise identitaire des protagonistes aussi bien
postcoloniaux que postmigratoires, évoquée dans l’analyse de la scénographie de la
littérature afro-française.

125. Cf. PDF 2000, p. 9.
126. Albert 2005, p. 154.
127. Ibid., p. 127.

34



2. Constructions identitaires et habituelles de la frontière

2. Constructions identitaires et habituelles de la frontière

Après avoir introduit le phénomène de l’émergence des crises identitaires et leurs
caractéristiques dans la littérature afro-française à travers le roman postcolonial et le
roman postmigratoire, nous continuons l’analyse de la crise identitaire en formant
un cadre théorique pour notre étude littéraire. Par conséquent, il s’agit d’échafauder
des thèses préliminaires concernant les stratégies et les mécanismes identitaires et
d’expliquer des notions clés. De ce fait, nous choisissons une approche interdiscipli-
naire des sciences humaines. Ceci unifie les connaissances actuelles des sciences
culturelles et sociologiques avec des sciences psychologiques et philosophiques, au
vu de l’époque post-coloniale et de la mondialisation.

Pour décrire cet état de crise, la notion de « frontière » nous sert dans ce contexte
en tant que symbole ambigu que nous comptons découvrir dans les paragraphes
suivants.

2.1. Hypothèses préliminaires concernant les stratégies et les mécanismes
identitaires

Dans ce chapitre, l’objectif est de saisir théoriquement la construction identitaire
d’une identité frontalière. Pour atteindre ce but, nous avançons quatre hypothèses à
travers lesquelles nous examinerons l’identité, l’altérité et l’hybridité et leur relation
mutuelle ainsi que l’influence de l’habitus comme mécanisme identitaire.

La première hypothèse concerne le processus de la construction de l’identité. Nous y
supposerons que l’« identité » se constitue lors d’un processus de construction et lors
de l’interaction sociale. Pour l’étayer d’arguments, nous aurons recours aux théories
de Frantz Fanon et d’Homi K. Bhabha ainsi que entre autres de Paul Ricœur, de Jean-
Paul Sartre et de Jacques Lacan. Ensuite, nous introduirons la théorie de l’habitus
de Pierre Bourdieu, qui est également inspirée par la théorie de l’incorporation de
Marcel Mauss. À travers la deuxième hypothèse, nous postulerons que l’habitus
agit dans notre étude comme mécanisme identitaire.

Dans la troisième hypothèse, nous nous référons aussi bien sur l’identité que sur
l’habitus. Nous y affirmerons qu’ils sont des formations dynamiques et qui se
réactualisent. À côté des théories de Bourdieu sur l’habitus, nous mentionnerons
également celles de Carmel Camilleri sur les « stratégies identitaires ».

La quatrième hypothèse saisit l’identité frontalière comme une nouvelle forme iden-
titaire qui est hybride et cosmopolite. Ici, nous reprendrons l’idée des « frontières
de l’identité » au sein desquelles le phénomène d’alternance entre transformation

35



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

(habitus clivé) et l’insistance de l’habitus (hystérésis) a lieu. La définition identitaire
de Léonora Miano sur une identité frontalière sera enrichie par la théorie de culture
de Gilles Deleuze et Félix Guattari sur « l’identité racine » et « l’identité rhizome »
ainsi que par la théorie sur les « identités meurtrières » d’Amin Maalouf.

2.1.1. L’identité se construit en interaction

Le terme complexe de l’« identité » se trouve au centre de notre analyse et y forme
le point central de plusieurs processus. Ces processus se déroulent aussi bien à
l’interface du sujet et de l’individu, des groupes sociaux et ethniques, des commu-
nautés nationales et culturelles qu’à l’interface des pouvoirs dirigeants politiques
de nationalités différentes128. Par conséquent, l’« identité » se constitue lors d’un
processus de construction et lors de l’interaction sociale. Ceci nous mène à l’aspect
ambigu et contradictoire de ce terme qui sera reflété en particulier dans la quête
identitaire des protagonistes dans la deuxième partie de notre étude.

Le philosophe Paul Ricœur va dans Soi même comme un autre (1990)129 au fond de
l’ambiguïté de ce terme et distingue entre « identité-idem » et « identité-ipse »130. Avec
la notion de « l’identité-idem », il choisit un synonyme pour l’identique, c’est-à-dire
la copie, le calque, ce qu’il désigne également comme «mêmeté »131. Par contre,
l’aspect de l’altérité apparaît dans la signification de l’ « identité-ipse » ou l’« ipséité »
avec laquelle il fait référence à la singularité132. Cette dialectique entre l’altérité et la
singularité est déjà décousue dans le titre de son œuvre Soi même comme un autre, en
présentant soi-même non seulement semblable à un autre, mais aussi soi-même en
tant que l’autre133. De cette manière, Ricoeur exprime avec l’ipséité le fait que dans
chaque individu existe une part d’altérité134. Les explications théoriques suivantes
se révèlent donc primordiales, particulièrement par rapport à l’analyse littéraire de
l’identité, de l’altérité et de l’hybridité au sein de notre étude.

Le philosophe Jean-Paul Sartre aborde par contre le caractère conflictuel de la
relation à autrui. Sartre comprend celle-ci plutôt comme une menace pour la liberté
de l’individu. Il explique que par le regard d’autrui l’individu se sent « constitué en
objet, en corps regardé, objectivé ».135

128. Cf. Kimminich 2003, p. 8.
129. Cf. Ricoeur 1990.
130. Lagarde 2008, p. 45.
131. Ibid.
132. Cf. Lagarde 2008, p. 45.
133. Ibid..
134. Cf. Lagarde 2008, p. 46.
135. Gernelle 2008, p. 20.

36



2. Constructions identitaires et habituelles de la frontière

C’est à ce caractère conflictuel, déclenché par la perception du regard de l’Autre,
que se réfèrent également le théoricien et critique postcolonial américain Homi K.
Bhabha, né à Bombay, ainsi que l’essayiste et psychologue français Frantz Fanon,
né à Fort-de-France, Martinique. Leurs points communs conceptuels se trouvent,
comme déjà remarqué dans l’introduction, dans l’analyse des processus psychiques
d’identification ambivalents à l’intérieur de la relation coloniale136. Chez eux, le
paradigme de la binarité entre l’Orient et l’Occident entre en vigueur en dénonçant
la domination du colonisateur envers le colonisé. Dans l’analyse littéraire de la
deuxième partie de notre étude, le regard d’autrui servira de métaphore pour ce
paradigme.

En développant sa théorie psychanalytique, Fanon joue avec les perceptions euro-
centriques jadis dominantes, surtout dans les travaux de Freud, par exemple le
complexe d’Œdipe, pour souligner la différence envers l’Autre137138. Particulière-
ment, dans l’analyse de la quête identitaire des protagonistes postmigratoires, la
signification du complexe d’œdipe aura une importance considérable.

Mais Fanon joue également avec les conceptions du « conscient » et de l’ « incons-
cient », notions psychologiques utilisées par Fanon, au vu des processus d’identi-
fication pendant la colonisation. D’un côté, la conscience est définie selon Fanon
en tant que « lieu ambivalent d’identification et de désidentification à l’autre »139.
D’un autre côté, l’inconscient est selon la conception de Fanon, le lieu originel qui
produit une identité ambivalente à cause des dynamiques internes140. Il dénomme
la dernière conception la «dialectique de la libération » qui décrit le phénomène
d’une « inversion des rôles »141 entre colonisé et colonisateur. Ce terme exprime donc
le désir du colonisé pour la place que l’Autre occupe. De cette manière, il montre
que l’identité coloniale s’inscrit au moins à deux places en même temps142.

Pour mettre en évidence l’ambivalence de l’identification psychique pendant le
colonialisme, Fanon utilise la métaphore du regard. Ici, la théorie de Fanon épanouie
sa force d’expression. Fanon décrit l’essence de la relation coloniale en se servant
de la métaphore du regard qui présente la métaphysique occidentale de l’être et de
l’essence de l’homme143 :

136. Cf. Basto 2008, p. 47.
137. Majuscule pour le différencier de l’autre, c’est-à-dire le semblable dans l’interaction.
138. Ibid., p. 49.
139. Basto 2008, p. 48.
140. Cf. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007, p. 91.
141. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007, p. 91.
142. Cf. Basto 2008, p. 50.
143. Cf. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007, p. 62.

37



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

I had to meet the white man’s eyes. An unfamiliar weight burdened me. In the
white world the man of colour encounters difficulties in the development of his
bodily schema. … I was battered down by my tom-toms, cannibalism, intellectual
deficiency, fetishism, racial defects. … I took myself far off from my own presence.
… What else could it be for me but an amputation, an excision, a haemorrhage
that spattered my whole body with black blood ?144

Le regard entre natif et colon mène à plusieurs effets psychiques. Dans le regard
de l’Autre se reflète tellement le rejet de l’être noir, à tel point que le Noir ne se
sent plus à l’aise en présence du Blanc. Le Noir se sent en proie aux stéréotypes,
dominants dans l’Histoire coloniale et le discours colonial, de la société occidentale.
C’est la raison pour laquelle les stéréotypes ont eu une influence importante sur le
processus de la construction de l’identité du colonisé et du colon.

Cette identification du Noir avec les stéréotypes dominants a pour contrecoup
l’assimilation d’une image de soi inférieure, ce qui explique le renforcement de
l’aliénation de soi-même145. Il en résulte une identité fragmentée et délocalisée du
Noir. Ce déchirement permet au colon le refus du droit à l’égalité du Noir, par
rapport au Socius de la société occidentale146. Dans la deuxième et troisième partie
de notre étude, nous situerons les stéréotypes au contexte postcolonial. Ils y seront
examinés non seulement au sein des processus de la construction de l’identité du
‘Français blanc’ et de l’Africain ou l’Afrodescendant noir, mais aussi dans l’autre
sens.

Fanon fait dans cette métaphore également allusion à la violence coloniale qui
épanouit à travers ce regard un tel pouvoir, à tel point que le corps du Noir vole en
éclats.

Nous reconnaissons à travers cette métaphore l’intention de Fanon qui veut montrer
que le sujet colonial fut toujours surdéterminé par l’Autre147. Par conséquent, la
surdétermination du sujet colonial fut incitée par les images et les imaginations du
colon qui déambulaient chez le colon aux frontières de la subconscience et de l’his-
toriographie148. Le discours colonial, c’est-à-dire la production sur le colonisateur
et le colonisé, était donc dominé par la formation et l’application des stéréotypes149.
L’analyse de la surdétermination de l’Autre et de la formation des stéréotypes et
des préjugés racistes, formera donc un point central dans l’analyse des figures ro-

144. Bhabha 1994, p. 40.
145. Cf. Hein 2006, p. 43.
146. Cf. Bhabha 1994, p. 40.
147. Ibid., p. 41.
148. Ibid.
149. Cf. Hein 2006, p. 43.

38



2. Constructions identitaires et habituelles de la frontière

manesques de la littérature africaine diasporique dans la partie suivante de notre
étude.

En élaborant la théorie de l’identité du sujet colonial, Bhabha a recours aux travaux
psychanalytiques de Jacques Lacan. Lacan, adhérent du courant structuraliste des
années 1950 à 1970, se réfère avec son approche psychanalytique aux dichotomies
binaires et à la logique formelle, telles qu’elles ont été forgées par la théorie linguis-
tique de Saussure. Le sens n’est pas une caractéristique inhérente aux choses, mais il
est plutôt construit à partir de la structure profonde. Les oppositions binaires consti-
tuent un principe de structuration fondamental. Appliqué au concept de l’identité
dans un contexte littéraire, le paradigme de la binarité montre de cette manière que
l’Autre détient une portée constitutive à la conception de l’identité. Cependant, il
faut souligner que notre étude se concentre principalement sur la découverte de
l’hybridité et aux processus d’hybridation pour satisfaire aux états de recherche qui
reflètent à la fois les conditions de vie contemporaines.

Selon Lacan, l’inconscient est organisé en tant que langue et doit être considéré en
tant que rupture dans la parole du sujet150. L’inconscient agit en tant que différence
au fond du sujet, ce qui mène à une fragmentation et un dédoublement de l’indivi-
du151. Lacan partage la structure de l’individu en trois ordres, distinguant entre le
symbolique, l’imaginaire et le réel.

L’ordre symbolique désigne l’inconscient (je), c’est-à-dire l’Autre, qui localise l’indi-
vidu dans un système de références, servant d’intermédiaire entre l’identité indivi-
duelle et collective ainsi qu’entre soi et l’Autre152. Par contre, le caractère autoréfé-
rentiel du sujet représente selon Lacan l’ordre imaginaire, celui qui refuse l’existence
de l’ordre symbolique153. Cela a pour conséquence que l’ordre imaginaire du sujet,
entraînant la perception du «moi » comme illusion et comme l’Autre, est boycotté
régulièrement par l’inconscient, refusant au «moi » de former un ensemble154. Pour
rendre la structure de l’individu plus compréhensible, Lacan a recours à l’ordre réel
et cite en exemple la construction de l’identité d’un enfant. Il fait référence au rapport
spéculaire de l’identité, surtout au stade formateur de l’enfant entre 6 et 18 mois,
où l’enfant prend conscience réellement de soi et de son identité en s’identifiant à
ce qu’il voit155. Par conséquent, les frontières de l’identité personnelle, individuelle
et corporelle commencent déjà d’être déterminées continûment et interactivement
par l’individu, à partir de son stade formateur et à travers le rapport spéculaire.

150. Cf. Hein 2006, p. 42.
151. Ibid.
152. Ibid.
153. Ibid.
154. Ibid.
155. Cf. Lagarde 2008, p. 43.

39



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

L’analyse des protagonistes commence ainsi autant que possible dans l’enfance des
jeunes adultes. Ceci est surtout le cas dans l’analyse des protagonistes postmigra-
toires qui sont des jeunes Afrodescendants, nés à Paris. Ces processus différents de
la construction identitaire nous servent particulièrement de la compréhension de
l’habitus comme mécanisme identitaire.

2.1.2. L’habitus agit comme mécanisme identitaire

Grâce à notre première thèse156, nous avons démontré que l’identité se construit
lors de l’interaction avec l’Autre. En sous-tendant les théories sur l’identité du sujet
colonial, l’intérêt principal de notre analyse se focalise sur le développement de la
construction identitaire du sujet postcolonial jusqu’au sujet postmigratoire, ainsi
que sur leur distinction mutuelle. Dès lors, nous dédions ce chapitre aux stratégies
et aux mécanismes identitairesl, aux sujets postcoloniaux et postmigratoires, dont
l’analyse littéraire se trouve au cœur de notre étude.

Dans ce qui suit, nous poursuivrons notre raisonnement en saisissant le sujet postco-
lonial et le sujet postmigratoire en tant qu’individus. Par conséquent, nous comptons
analyser et illustrer le développement de ces individus au sein de leur environne-
ment social. Dès lors, nous avons recours aux théories de la sociologie pour insérer
plus exactement le phénomène de l’habitus comme mécanisme identitaire dans son
cadre scientifique.

D’abord, nous localisons les notions identité et habitus entre culture, société et indivi-
du, parce qu’elles désignent des dispositions de conduites que l’individu développe
au cours de sa vie157.

Le sociologue Pierre Bourdieu, qui examinait l’individu avec l’objectif d’intégrer
les expériences d’un acteur de ses actions/pratiques dans un modèle d’explication,
donne une de ses premières définitions de l’habitus dans Esquisse d’une théorie de la
pratique158 :

Système de dispositions durables et transposables qui, intégrant toutes les expé-
riences passées, fonctionne à chaque moment comme une matrice de perceptions,
d’appréciations et d’actions, et rend possible l’accomplissement de tâches infini-
ment différenciées, grâce aux transferts analogiques de schèmes permettant de
résoudre les problèmes de même forme159.

156. Voir le chapitre 2.1.1 de la première partie.
157. Cf. Liebsch 2006, p. 68.
158. Cf. Bourdieu 1972.
159. Bourdieu 1972, p. 268.

40



2. Constructions identitaires et habituelles de la frontière

C’est ainsi que l’habitus consiste en « structures structurées »160. Ils sont déjà un
produit du passé, mais ils continuent de forger les schémas de perception, d’appré-
ciation et d’action du présent. C’est un aspect important que nous étudierons plus
exactement dans les paragraphes suivants.

Malgré ses dispositions durables161, l’habitus ne se caractérise pas en tant que
«produit de l’obéissance à des règles »162. Selon Bourdieu, ces schémas sont « col-
lectivement orchestrés sans être le produit de l’action organisatrice d’un chef d’or-
chestre »163. Pourtant, l’habitus semble forgé par une certaine sorte de règle et de
code commun, partagés par un groupe social et culturel dont les fondements sont
perçus consciemment et inconsciemment164. À partir de la deuxième partie de notre
étude, nous appellerons partiellement ce code commun ‘habitus communautaire’.
L’habitus n’est donc pas inné, mais acquis dès la prime socialisation165.

La prime socialisation désigne le stade de développement de l’individu dans le-
quel s’engrène, selon notre hypothèse, l’habitus comme mécanisme identitaire. Car
pendant que l’individu construit son identité au travers de l’interaction et la com-
munication, l’habitus se forme plutôt à travers les pratiques, c’est-à-dire à travers
l’action, l’appréciation et la perception L’analyse suivante du sujet aussi bien postco-
lonial que postmigratoire est ainsi fondée sur l’étude de leur construction identitaire
dans son ensemble. Cela signifie que l’analyse se déroule non seulement à partir des
constitutions cognitives, mais également à partir des constitutions pratiques. Lors
de l’analyse des protagonistes postcoloniaux et des protagonistes postmigratoires,
l’habitus communautaire sera opposer à l’ « habitus individuel », qui se différencie
des autres habitus. Selon notre raisonnement, l’habitus fait en conséquence office
d’un rajout pour décrire la construction d’une identité frontalière non seulement sur
la dimension diachronique, mais aussi sur la dimension synchronique.

160. Bourdieu 1980a, p. 88.
161. La théorie de l’habitus de Pierre Bourdieu s’est appropriée souvent d’une manière critique. Les

critiques se réfèrent par exemple à la définition suivante : « [...] l’habitus est le produit du travail
d’inculcation et d’appropriation nécessaire pour que ces produits de l’histoire collective que sont
les structures objectives (e. g. de la langue, de l’économie, etc.) parviennent à se reproduire, sous
la forme de dispositions durables, dans tous les organismes (que l’on peut, si l’on veut, appeler
individus) durablement soumis aux mêmes conditionnements, donc placés dans les mêmes condi-
tions matérielles d’existences » (Cf. Bourdieu 1972, p. 282). Pour une réflexion plus profonde sur ce
sujet, nous recommandons l’œuvre critique d’Heike Guthoff : Kritik des Habitus. Zur Intersektion von
Kollektivität und Geschlecht in der akademischen Philosophie. Transcript, Bielefeld 2013.

162. Ibid.
163. Ibid.
164. Cf. Bourdieu 1972, p. 272.
165. Ibid.

41



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

Pendant la prime socialisation, c’est-à-dire pendant le « processus de fabrication so-
ciale et psychologique de l’acteur »166 , l’individu reprend les dispositions familiales
en les reproduisant lors de son action, de son appréciation et de ses discussions167.

Bourdieu, inspiré par le sociologue Marcel Mauss168, décrit l’acquisition des dispo-
sitions sociales et culturelles en tant qu’incorporation169. C’est le corps qui garde et
sauvegarde l’histoire, les expériences et les pratiques acquises pendant les sociali-
sations. Dans les romans de notre étude, la tradition, exercée par une collectivité,
symbolise une disposition sociale et culturelle. L’analyse de la deuxième partie
de notre étude montrera que l’incorporation se manifeste aussi bien dans l’œuvre
postcolonial que postmigratoire par les rôles des filles africaines et franco-africaines,
représentés d’une manière stéréotypée. Par exemple, dans les œuvres postcoloniales
de Miano et de Beyala, les filles du village sont incorporées au groupe par leurs
mères ou par d’autres femmes adultes. L’incorporation se déroule progressivement
et commence par l’exécution des traditions. Elle est continuée par la préparation des
filles pour leurs futures responsabilités comme femme mariée, femme au foyer et
mère ou pour la satisfaction des tâche domestiques. Par contre, dans les romans post-
migratoires, les jeunes filles de la banlieue parisienne sont incorporées par d’autres
filles plus ainées. Les jeunes filles franco-africaines y apprennent à s’habiller et à se
comporter comme une ‘vraie Noire’.

L’habitus apparaît ainsi à Bourdieu plutôt en tant que phénomène naturel170. Il
va plus loin en définissant l’habitus en tant que deuxième nature de l’homme171.
Cette incorporation172 a comme conséquence que l’habitus n’est plus perçu en tant
que règle. Selon Bourdieu, une règle est déterminée par une certaine classe sociale
pendant la première socialisation.

Ainsi, l’habitus agit prioritairement comme mécanisme naturel qui fait partie de la
perception du monde social et culturel. Par conséquent, il fait également partie de
la construction de l’identité.

166. Martuccelli 2005, p. 2.
167. Cf. Jurt 2010, p. 11.
168. Marcel Mauss utilisait le terme habitus dans ses études anthropologiques pour décrire que la posture

n’est pas un acte mimétique, mais qu’elle vient de l’éducation (Cf. Jurt 2010, p. 6). Cette idée ait
été reprise par Bourdieu en définissant les postures comme des génuines phénomènes sociales, qui
varient de culture à culture (Ibid.). Avec cette découverte anthropologique, Bourdieu a constaté que
le social et la culture sont présents dans la posture.

169. Cf. Liebsch 2006, p. 77.
170. Cf. Jurt 2010, p. 13.
171. Ibid., p. 8.
172. Dans ses premiers écrits sur la Kabylie et le Béarn, Bourdieu saisit encore trois termes distincts.

L’hexis désigne l’habitus corporel, c’est-à-dire les dispositions incorporées. L’ethos est utilisé pour
décrire les dispositions spirituelles et éthiques. Et l’habitus qualifie un système des dispositions
physiques et psychiques (Cf. Bourdieu 1980, p. 134).

42



2. Constructions identitaires et habituelles de la frontière

Pourtant, Bourdieu souligne, déjà dans ses œuvres précoces, le caractère générateur
et non inné de l’habitus, en faisant allusion à la grammaire génératrice du linguiste
structuraliste Noam Chomsky. Ainsi, il réinterprète le terme de l’habitus en tant
que « grammaire génératrice » des pratiques d’un acteur173. Ici, nous voyons une
autre parallèle avec le caractère construit de l’identité :

L’habitus, comme lemot le dit, c’est ce que l’on a acquis […].Mais pourquoi ne pas
avoir dit habitude ? L’habitude est considérée spontanément comme répétitive,
mécanique, automatique, plutôt reproductive que productrice. Or, je voulais
insister sur l’idée que l’habitus est quelque chose de puissamment générateur174.

Dans La distinction (1979), Bourdieu reconnaît à l’habitus la capacité d’agir égale-
ment comme «principe générateur de pratiques objectivement classables et systèmes
de classement (principium divisionis) de ces pratiques »175 . Cette capacité génératrice
de pratiques et de systèmes de classement de ces pratiques est accompagnée de la
capacité de générer des styles de vie individuels et collectifs176. L’élément distinct
de l’habitus, c’est-à-dire la capacité de différencier et d’apprécier les pratiques et les
goûts, joue un rôle important lors de la construction de l’identité. Ceci est d’une
portée considérable par exemple par rapport à l’identification de l’individu avec
ses groupes sociaux et culturels d’appartenance177. La propre altérité habituelle et
identitaire devient en conséquence visible lors du contact conscient avec l’Autre.
Dans ce contexte, l’analyse de l’évolution habituelle et identitaire d’Ayané, le prota-
goniste du premier roman L’intérieur de la nuit, y servira de bon exemple dans la
deuxième partie de notre étude. Bourdieu parle ici du sens du jeu en décrivant la
conscience augmentant de la participation réussie au jeu social178.

En rapportant l’habitus générateur à la construction et à l’épanouissement d’une
identité individuelle, on constate chez Bourdieu que les agents ont bien la possibilité
de s’épanouir et de s’adapter à des situations qui étaient inédites dans la logique,
par exemple le premier habitus de la prime socialisation. Ainsi, Bourdieu rappelle
souvent que l’habitus n’est pas un destin, mais plutôt un produit de l’histoire
de la vie179. Par conséquent, l’analyse de l’évolution habituelle et identitaire des
protagonistes postcoloniaux et postmigratoires comprend leur parcours de vie
entier.

173. Cf. Bourdieu 1992, p. 178-79.
174. Bourdieu 1980, p. 134.
175. Cf. Bourdieu 1979, p. 190.
176. Bourdieu 1979, pp. 190 ss.
177. Ibid.
178. Ibid.
179. Cf. Bourdieu 1992, p. 108 s.

43



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

Suivant le raisonnement de Bourdieu, cet épanouissement individuel a lieu le plus
souvent au sein des frontières de leurs dispositions acquises,
ce qui pourrait mener de nouveau à une reproduction180 :

L’habitus n’est pas le destin que l’on y a vu parfois. Étant le produit de l’his-
toire, c’est un système de dispositions ouvert, qui est sans cesse affronté à des
expériences nouvelles et donc sans cesse affecté par elles. Il est durable mais non
immuable. Cela dit, je dois immédiatement ajouter que la plupart des gens sont
statistiquement voués à rencontrer des circonstances accordées avec celles qui ont
originellement façonné leur habitus, donc à voir des expériences qui viendront
renforcer leurs dispositions181.

À l’opposé des individus qui sont seulement capables de reproduire et renforcer
leurs dispositions, notre intérêt se trouve dans l’analyse, la caractérisation et la
description de personnages particuliers qui sont capables de franchir les frontières
de leurs dispositions acquises pendant leur prime socialisation. Nous découvrons
en conséquence les individus qui ne saisissent pas l’habitus en tant que destin à
cause de leur passivité et d’un certain fatalisme, mais en tant que possibilité de créer
une nouvelle forme d’identité.

2.1.3. L’identité et l’habitus sont des formations dynamiques et se réactualisent

Au cours de la vie, l’individu ne vit pas seulement une évolution biologique, mais
aussi une évolution identitaire. Une des tâches les plus importantes et en même
temps les plus difficiles de l’individu pendant son évolution est de « gérer [le]
paradoxe… […] du changement de soi dans la continuité »182. Il en ressort qu’il
s’agit d’une identité dynamique qui se réactualise au cours des socialisations diffé-
rentes de l’individu. Pour gérer ce paradoxe, l’individu a recours aux « stratégies
identitaires ». Celles-ci sont selon Carmel Camilleri des « […] procédures mises
en œuvre (de façon consciente ou inconsciente) par un acteur (individuel ou col-
lectif) pour atteindre une ou des finalités (définies explicitement ou se situant au
niveau de l’inconscient) »183. Ces stratégies identitaires peuvent être d’une nature
distincte en reflétant d’un côté, le besoin permanent de l’individu d’appartenir ou
de se référer, par exemple, aux groupes sociaux ou culturels184. D’un autre côté,

180. Le modèle théorique de l’habitus fut souvent critiqué pour son caractère inerte, dû à sa capacité de
la reproduction. Cela menait, de la part des critiques, au reproche que l’habitus ait comme base un
système déterministe (Cf. Liebsch 2006, p. 80). Mais dansMéditations pascaliennes, Bourdieu souligne
que l’habitus existe aussi bien d’un principe de reproduction que de génération en produisant la
routine et l’innovation en même temps (Ibid.).

181. Bourdieu 1992, p. 108 s.
182. Tap 1998, p. 65.
183. Camilleri 1990, p. 24.
184. Cf. Ibid., p. 24.

44



2. Constructions identitaires et habituelles de la frontière

les stratégies identitaires peuvent témoigner l’usage d’une stratégie démarcative,
posant la différence vis-à-vis de l’autre185. La stratégie démarcative décrit le proces-
sus d’individualisation186, parce que l’individu détermine pendant ce temps-là ses
« frontières de l’identité »187. Ces frontières de l’identité sont variées et s’étendent,
par exemple à partir des frontières nationales et culturelles jusqu’aux frontières
personnelles et symboliques dans l’analyse littéraire dans les parties suivantes. Dès
lors, les stratégies identitaires sont susceptibles de s’accorder régulièrement au
contexte actuel et à la fois de déplacer éventuellement les frontières de l’identité188.

L’habitus qui nous sert de mécanisme identitaire est forgé par la même dynamique.
Cela signifie que, transposées au domaine de l’habitus, les dispositions psycholo-
giques et psychiques sont enrichies et éventuellement partiellement superposées
d’une manière inconsciente à de nouvelles dispositions189. La dynamique est ici
marquée d’un côté, par un accord entre l’habitus et le champ qui fait que l’agent (in-
dividuel ou collectif) s’adapte et se réactualise au contexte donné.190 Ce processus
périodique, qui anticipe les conditions de changements dans un champ, confère un
sentiment de stabilité autant à l’identité qu’à l’habitus d’un individu. 191 D’un autre
côté, la dynamique est aussi constitutive d’un désaccord entre l’habitus et le champ,
qui mène à ce que les dispositions psychologiques et psychiques soient soumises à
une alternance entre la transformation et l’insistance (hystérésis) de l’habitus192.

La transformation de l’habitus a le pouvoir de générer d’une manière créative
quelque chose de nouveau au sein de ses frontières. Ainsi, la transformation habi-
tuelle décrit par exemple le processus de l’individualisation, au cours de laquelle
l’individu choisit inconsciemment ou consciemment quelques nouveaux marqueurs
de différence qu’il détermine comme non négociables. Les marqueurs de différence
se reflètent dans les dispositions habituelles, changeantes. Cela signifie en consé-
quence une transformation (partielle) des inclinations à percevoir, sentir, faire et
penser d’une certaine manière, qui sont de nouveau intériorisées et incorporées.

185. Ibid.
186. L’individuation est selon Cuche «un compromis entre [l’identification] que le groupe prétend se

donner et celle que les autres veulent lui assigner » (Cuche 2001, p. 95).
187. Lagarde 2008, p. 57.
188. Ibid.
189. Cf. Bourdieu 1997, p. 84.
190. Bourdieu appelle ce phénomène « le sens pratique » - voir aussi le titre de son œuvre Le sens pratique

(1980).
191. Dans sa définition de l’habitus, Bourdieu se rapporte dans L’illusion biographique à l’identité et décrit

l’habitus pour la première fois – dès lors en tant qu’hexis- comme « identité pratique » (Cf. Bourdieu
1980, p. 134).

192. Cf. Bourdieu 1997, p. 84.

45



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

Il s’agit d’un habitus clivé qui est défini par Bourdieu en tant que « générateur de
toutes sortes de contradictions et de tensions »193.

Mais aussi le phénomène de l’hystérésis est un produit d’un habitus clivé. Selon
Bourdieu, la notion hystérésis exprime que les dispositions acquises de l’individu
pendant la socialisation au sein d’un certain champ social persistent dans une large
mesure, malgré un changement au sein du champ au cours

du temps194. Cela conduit à ce que l’individu soit incapable de s’adapter temporaire-
ment ou définitivement à de nouvelles situations195. Cette deuxième hypothèse sera
vérifiée surtout dans la deuxième partie de notre étude. L’analyse des protagonistes
postcoloniaux et des protagonistes postmigratoires révèlera plus explicitement la
différenciation entre hystérésis et l’habitus clivé.

2.1.4. L’identité frontalière est hybride et cosmopolite

La troisième thèse nous mène maintenant à la description de l’essence de l’identité
frontalière, et ainsi au point central de notre étude. La notion « identité frontalière »
a été forgée par l’écrivaine camerounaise Léonora Miano et elle est définie de la
manière suivante :

Identité frontalière. C’est par ce terme que je définis habituellement ma propre
identité. Elle est frontalière, ancrée, non pas dans un lieu de rupture, mais, au
contraire, dans un espace d’accolement permanent196.

L’exceptionnel de cette définition est que son auteur prend nettement position en
tant qu’écrivaine afro-française, ayant elle-même vécu l’affrontement postcolonial
entre la culture africaine et française, concernant la conception de sa propre identité.

De prime abord, elle semble faire référence à la métaphore végétale des philosophes
Gilles Deleuze et Félix Guattari, qui apparaît pour la première fois dansMille plateaux
(1980). La métaphore végétale de Deleuze et Guattari est un modèle épistémolo-
gique et descriptif. Elle est appliquée souvent dans la culture occidentale pour la
représentation des origines en opposant « l’identité-racine » à « l’identité-rhizome ».

Selon leur théorie de l’identité, « l’identité-racine » porte en elle une caractéristique
unique qui renvoie à une seule et même identification197. Par conséquent, l’image

193. Bourdieu 2001, p. 124.
194. Cf. Bourdieu 1997, p. 84.
195. Contrairement à Bourdieu, le sociologueMichelMaffesoli part duprincipe critique que la construction

identitaire ne mène qu’aux mises en scènes ponctuelles de la personnalité, dues aux changements
des sociétés contemporaines (Cf. Maffesoli 1988).

196. Miano 2012, p. 25.
197. Cf. Lagarde 2008, p. 44.

46



2. Constructions identitaires et habituelles de la frontière

de l’identité-racine est celle d’une racine pivotante et clairsemée, dotée seulement
d’éminemment peu de radicelles parce qu’elle préfère l’unique. Par contre, « l’iden-
tité rhizome», remplaçant la racine multiple d’une plante, est au sens figuré un
entrelacs de radicelles embrouillés, redondantes et incohérentes :

[…] à la différence des arbres ou de leurs racines, le rhizome connecte un point
quelconque avec un autre point quelconque, et chacun de ses traits ne renvoie
pas nécessairement à des traits de même nature, il met en jeu des régimes de
signes très différents et même des états de non-signes. Le rhizome ne se laisse
ramener ni à l’Un ni au multiple198.

La particularité d’un rhizome est que les radicelles de plusieurs plantes forment
un ensemble en s’entremêlant, en s’échangeant, voire en entrant en symbiose199.
Dans ce processus consiste la force du rhizome qui s’étend en embrassant d’autres
racines.

En résumé, nous constatons que « l’identité-racine » symbolise la pensée simpliste
et réductrice ainsi qu’une perception de la réalité vague200. « L’identité-rhizome »,
en revanche, rend compte d’une pensée incohérente et hybride ainsi que d’une
conception complexe de la réalité, étant en prise directe avec l’Autre. C’est ainsi
que nous attribuons d’une manière exemplaire au début de la deuxième partie
aux protagonistes les caractéristiques soit d’une identité-racine ou d’une identité
rhizome.

Dans cette partie, nous parvenons enfin de la théorie à l’application pratique concer-
nant la notion de l’identité frontalière. Dans Habiter la frontière, Miano fait aussi réfé-
rence au concept de l’identité-rhizome en qualifiant son identité personnelle en tant
que frontalière, comme nous le voyons dans la citation suivante :

Ma multi-appartenance est porteuse de sens. Elle rappelle à ceux qui croient
en la fixité des choses, des identités notamment, que non seulement la plante
ne se réduit pas à ses racines, mais que ces dernières peuvent être rempotées,
s’épanouir dans un nouveau sol. Une plante peut également croiser ses racines
avec celles d’une autre, et engendrer un nouvel être vivant201.

Miano clarifie en utilisant la notion «multi-appartenance » pour définir sa
propre identité, qu’il n’est pas possible d’attacher sa conception de l’identité
à un seul groupe d’appartenance ou de référence. Il en ressort que la notion
«multi-appartenance » décrit le caractère frontalier de son identité, en oscillant
entre identité et altérité.

198. Deleuze 1989, p. 78.
199. Cf. Lagarde 2008, p. 45.
200. Ibid.
201. Miano 2012.

47



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

Dans sa propremétaphore végétale,Miano va encore plus loin et ainsi nous trouvons
dans sa conception identitaire plusieurs messages centraux, signifiants pour notre
conception d’une identité frontalière.

D’abord, Miano semble avoir trouvé pour elle-même un compromis et une interpré-
tation plus légère de la métaphore végétale de Deleuze et Guattari, en donnant aux
racines d’une plante leur chance d’être rempotées, pour s’épanouir et s’entremêler
avec d’autres racines dans un nouveau sol. Par conséquent, la transformation d’une
identité-racine à une identité-rhizome décrit également le caractère d’une identité
frontalière. Ici, la transformation des protagonistes de Place des fêtes202 et de Le Roman
de Pauline203 nous servent d’exemple.

C’est l’habitus clivé qui est de nouveau inhérent à ce processus de transformation
identitaire, en tant que mécanisme identitaire. Il agit de manière contradictoire,
hybride et même frontalière, en passant outre aux frontières déterminées par la
socialisation et la culture précédente.

À cette occasion, la définition de la « frontière » de Léonora Miano entre en rapport
avec la construction identitaire :

La frontière est l’endroit où les mondes se touchent, inlassablement. C’est le lieu
de l’oscillation constante : d’un espace à l’autre, d’une sensibilité à l’autre, d’une
vision du monde à l’autre. C’est là où les langues se mêlent, pas forcément de ma-
nière tonitruante, s’imprégnant naturellement les unes des autres, pour produire,
sur la page blanche, la représentation d’un univers composite, hybride204.

Miano place l’identité frontalière non seulement comme capacité de transformation
identitaire mais aussi d’élaboration des individus cosmopolites205 et hybrides, sur
une page blanche, qui créent ensemble un univers composite. L’identité frontalière
décrit sur ce point non seulement le processus de création identitaire inlassable, mais
elle représente plutôt une nouvelle approche de la notion d’une identité contempo-
raine. Celle-ci unifie toutes les appartenances signifiantes, formant la valeur propre
et unique de tout être humain. Elle s’oppose ainsi à l’influence négative des identités
meurtrières, un néologisme crée par Amin Maalouf.

Dans son essai Les identités meurtrières (1998), qui sert à la fois de réflexion sur ses
propres appartenances, Maalouf refuse la définition simpliste, nommé « tribaliste »
et trop courante de l’identité. Les identités devenues meurtrières confrontent, selon
Maalouf donc «Nous » aux «Autres » et avantagent l’intolérance, la désintégration
et l’exclusivité. La troisième partie de l’étude y fournira un aperçu plus profond.

202. Tchak 2000.
203. Beyala 2009.
204. Ibid., p. 25.
205. Cf. Lozerand 2014.

48



3. Conclusion de la première partie

3. Conclusion de la première partie

La ‘scénographie de la postcolonie’, à savoir du roman postcolonial et du roman
postmigratoire se caractérise par une hétérogénéité d’espace et de temps qui est
examinée au cours du récit par le garant du texte. Exposant sa position marginale
dans la société, soit dans la société africaine soit dans la société occidentale, la
voix énonciative témoigne d’un lieu périphérique qui l’amène au retrait critique
par rapport aux contraintes et « desiderata » de la société, comme les désigne206la
protagoniste Pauline dans Le Roman de Pauline207. Selon Marc Moura, ce retrait
se manifeste par des allégories qui font référence à un monde postcolonial où les
séquelles diverses issues du colonialisme, par exemple lamarginalisation sociale et la
domination culturelle, continuent d’être présentes208. L’inscription à la postcolonie
à travers les allégories se montre par exemple dans l’œuvre de Fatou Diome Le
Ventre de l’Atlantique209 dans laquelle elle décrit d’une manière critique « les garçons
atteints du syndrome du post-colonial »210. Rêve d’Ailleurs, le roman d’Itoua-Ndinga
dont le garant du texte veut « franchir les frontières des pays civilisés »211 en laissant
entendre qu’il provient d’un pays sauvage, décrit uns situation similaire212. Le retrait
confère ainsi au garant du texte un regard neuf et critique sur sa situation de vie
entre deux cultures. Ce regard critique sera approfondi surtout dans la conclusion
générale de notre étude.

À ces observations s’ajoutent les théories postcoloniales d’Homi K. Bhabha et de
Frantz Fanon que nous avons analysées dans le deuxième chapitre de la première
partie de notre étude. En particulier, les théories sur la construction de l’identité
coloniale y jouent un rôle primordial, parce qu’elles ont encore des répercussions
sur l’époque post-coloniale. Ainsi, elles ont fait office du point de départ pour la
conception théorique d’une construction de l’identité postcoloniale et postmigra-
toire. La théorie de l’habitus de Pierre Bourdieu, en particulier de l’habitus clivé,
nous sert de mécanisme identitaire pour expliquer théoriquement le phénomène
d’une identité frontalière. Nous retrouvons ce phénomène dans le roman diasporique
subsaharien francophone en tant que voix située, selon la définition de Marc Moura,
sur une frontière.

206. Miano 2012.
207. Beyala 2009.
208. Cf. Moura 1999a, p. 124.
209. Cf. Diome 2004.
210. Diome 2004, p. 221.
211. Itoua-Ndinga 2014, p. 18.
212. Cf. Itoua-Ndinga 2014, p. 17.

49



Première partie : La crise identitaire dans la littérature afro-française

Au-delà, nous retrouvons le concept de l’habitus incorporé dans la notion d’ethos
incorporé, utilisée dans les travaux de Dominique Maingueneau.

En conséquence, l’écrivain diasporique subsaharien francophone prête à l’ethos
incorporé une position centrale dans le récit. Nous arrivons à la conclusion que
les écrivains des œuvres postcoloniales et des œuvres postmigratoires recourent à
des stratégies d’écriture nouvelles, qui s’opposent aux formes, catégories et thèmes,
imposés par l’impérialisme213 et qui atteignent leur apogée dans la théorie de la
déconstruction de Jacques Derrida214. Cela est surtout visible dans la déconstruction
de la langue française, soit en créant une « interlangue »215 avec les mots d’une
langue africaine, soit en utilisant une « antilangue »216. Le ton des récits, pour la
plupart ironique, sarcastique, accusateur ou même offensant, semble être une autre
preuve de la méthode déconstructive et se reflète ainsi dans l’ethos incorporé.

Mais il y a aussi une déconstruction par rapport à la forme du roman d’appren-
tissage, ce genre de roman qui a eu beaucoup de succès pendant l’émergence des
littératures francophones217. Bien que l’analyse des protagonistes dévoile plusieurs
éléments des théories de l’intertextualité, par exemple de Julia Kristeva218 et Ro-
land Barthes219, il apparaît que les protagonistes des œuvres postcoloniales et des
œuvres postmigratoires ne veulent plus conquérir le monde occidental. Ils veulent
plutôt en tant que témoins de la société dans laquelle ils vivent avoir la chance de se
développer à leur façon220. Cette « esthétique de la résistance »221, une notion forgée
par Marc Moura est accompagnée par la notion de « l’herméneutique de l’hybridi-
té »222 par Joseph Paré. C’est la quête identitaire, suscitée par l’immigration, qui
les laisse évoluer jusqu’à l’intégration de formes discursives nouvelles qui mènent
à un nouvel âge du postcolonialisme223. Les écrivains de la postcolonie, oscillant

213. Albert 2005, p. 136.
214. Pour citer quelques oeuvres de manière exemplaire de Jacques Derrida qui traitent sa thèse de la

deconstruction : L’Écriture et la différence (Cf. Derrida 1979) et Deconstruction and critism (Cf. Bloom
1979).

215. Voir dans le document p. 34.
216. Voir dans le document p. 29.
217. Les romans d’apprentissage fondateurs de la littérature francophone sont par exemple : Une Vie de

boy de Ferdinand Oyono (1956) L’Aventure ambiguë de Cheikh Amidou Kane (1961), Bleu-Blanc-Rouge
d’Alain Mabanckou (1998), Allah n’est pas obligé d’Ahmadou Kourouma (2000).

218. Pour citer quelques œuvres de manière exemplaire de Julia Kristeva qui traitent sa thèse de l’inter-
textualité : Théorie d’ensemble (Cf. Kristeva 1968) et Sèméiôtikè. Recherches pour une sémanalyse (Cf.
Kristeva 1969).

219. Par exemple dans son article Texte (théorie du) de l’Encyclopædia Universalis (1974) ou dans Le Plaisir
du texte (Cf. Barthes 1973).

220. Albert 2005, p. 136.
221. Il précise cela surtout dans la partie intitulée « Esthétique de la résistance » de Littératures francophones

et théorie postcoloniale (Cf. Moura 1999a, p. 56-70).
222. Paré 1997, p. 12.
223. Albert 2005, p. 132.

50



3. Conclusion de la première partie

entre deux univers hybrides, ont recours à une « écriture de l’entre-deux » qui se
situe dans les interstices entre l’Occident et ses anciennes colonies. Il s’agit ainsi,
de la part des auteurs, d’une mise en abyme de leur propre situation d’exclusion.
Ils médiatisent leur situation particulière à travers l’ethos incorporé, par exemple à
travers les éléments de l’autofiction et de la rétrospective, ce qui est également le
cas dans Le Ventre de l’Atlantique. L’objectif des écrivains est de se rendre compte de
cette situation pour en sortir, ainsi que pour s’intégrer dans les deux univers symbo-
liques. Par conséquent, ils rendent visibles les échanges qui se produisent entre les
cultures différentes et les groupes ethniques différents qui cohabitent au sein des
sociétés occidentales224. Ils représentent ainsi le caractère double de cette nouvelle
modernité - celle-ci retient Matei Calinescu dans la notion de post-modernisme : « à
la fois moment de l’histoire développant une pensée d’émancipation (culte du
progrès, raison…) et concept critique remettant en cause les valeurs mêmes de cette
modernité225 ». De ce fait, ils se démarquent d’une vision unidimensionnelle et
occidentale du développement des sociétés en n’interprétant pas celle-ci en tant
que simple phénomène transitoire226. Cette vision pluridimensionnelle des sociétés
contemporaines a également des répercussions sur le développement du champ
littéraire diasporique subsaharien francophone. Cette littérature qui se veut « dé-
territorialisée »227 est en train de déployer une dynamique vers une « littérature
monde en français »228. Ces observations et la notion « littérature monde en français »
proviennent de Michel Le Bris pour lequel la production littéraire riche et multiple
est basée sur un tronc occidental commun. La particularité se trouve dans son lieu
d’énonciation, scindé d’un côté, entre l’expression du monde global, et de l’autre,
entre les particularismes qui sont propres aux sociétés postcoloniales229. Il définit
cette littérature monde en tant que «multiple, diverse, colorée, multipolaire et non
pas uniforme »230 ; ceci laisse naître des figures nouvelles. L’émancipation de l’écri-
vain diasporique subsaharien francophone et l’évolution du roman afro-français
trouveront un approfondissement dans la conclusion générale de notre étude231.

L’épanouissement des figures romanesques nouvelles qui déambulent entre cosmo-
politisme et marginalité, sera analysée dans la partie suivante «Négociations de la
frontière : La quête identitaire des protagonistes ».

224. Albert 2005, p. 161.
225. Bessière 2001, p. 104. Les écrivains cubains, entre autres le Cubano-parisien Severo Sarduy (Barroco

(1975)), vont encore plus loin et utilisent la notion de néo-barqoue pour remplacer celle de post-
modernisme. Nous aborderons ces notions plus précisément dans la troisième partie de l’étude.

226. Albert 2005, p. 161.
227. Voir par exemple l’œuvre La littérature-monde en français de Christiane Albert (Cf. Albert 2008.)
228. Waberi 1998, pp. 23 ss.
229. Moura 1999a, p. 146.
230. Waberi 1998, p. 41.
231. Voir le chapitre 1.1. de la troisième partie.

51





Deuxième partie : Négociations de la frontière –
La quête identitaire des protagonistes

Tandis que la notion de « frontière » fut déjà introduite dans l’introduction et dans
la première partie de notre étude, celle-ci prend une plus grande ampleur dans
la deuxième partie. En se basant sur l’analyse des sujets postcoloniaux et des su-
jets postmigratoires, cette partie représente une continuation de la découverte des
frontières, liées aux bouleversements coloniaux et postcoloniaux ainsi qu’aux mou-
vements migratoires. Quelles frontières représentent pour des sujets postcoloniaux
et postmigratoires des obstacles infranchissables ?

Tout en tenant en compte l’histoire et la psychologie, la deuxième partie constitue
un approfondissement de la dimension culturelle et sociétale en ce qui concerne les
constructions identitaires et habituelles « de la frontière ». Quels sont les différences
et les points communs concernant l’évolution des identités frontalières dans les
romans aussi bien postcoloniaux que postmigratoires ?

La dimension politique et géographique du terme « frontière », surtout en vue d’une
identité culturelle et nationale, sera élargie dans la troisième partie qui s’appelle La
question de l’identité culturelle en Europ et en Afrique subsaharienne.

La deuxième partie, introduite par l’analyse de la scénographie des romans postco-
loniaux et des romans postmigratoires, retracera les mouvements migratoires des
protagonistes au sein de leur pays africain ou de « la France noire »1. Le premier
chapitre Portraits littéraires des identités frontalières en servira d’introduction. À partir
du deuxième chapitre « Partir – Esquisses littéraires du sujet postcolonial » et du
troisième chapitre «Arriver – Esquisses littéraires du sujet postmigratoire », il s’agi-
ra de découvrir la dynamique des identités frontalières et leurs ‘négociations de la
frontière’ en esquissant la trajectoire des protagonistes.

1. Thomas et al. 2013, p. 11.

53



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

1. Portraits littéraires des identités frontalières

La deuxième partie est partagée en deux parties, portées par deux notions significa-
tives : « partir » et « arriver ». Dans son Manifeste d’une nouvelle littérature africaine2,
Patrice Nganang constate au sein du chapitre sur le « roman de l’émigration » que la
littérature africaine comporte des romans de départ et d’arrivée3. Selon notre hypo-
thèse, les notions de ‘partir’ et d’ ‘arriver’ ne décrivent par contre pas seulement le
débutmais aussi la fin d’une émigration4. Suivant nos hypothèses sur la construction
identitaire habituelle de la frontière, nous supposons plutôt que la quête identitaire
est un mouvement dynamique, continu et parfois forgé par une ambivalence. Les
sujets postcoloniaux se distinguent par la question identitaire déclenchée par le
souhait et le rêve de ‘partir ailleurs’ ; quant aux sujets postmigratoires, c’est le désir
continuel d’arriver chez soi qui suscite cette question.

L’accent méthodique de l’analyse est donc mis sur le mouvement, la mobilité et la
transformation des figures hybrides. Il s’agit d’examiner la « structure polymorphe
de l’identité »5, une notion choisie par JosephKastersztein dans Stratégies identitaires6,
qui se montre surtout au moment où la situation de vie du sujet change. Cela
signifie que les points de repères, que nous appelons principalement «marqueurs
d’identité »7, ancrés auparavant dans la vie du sujet, disparaissent.

Dans l’analyse suivante, nous n’examinons pas seulement les conduites et les méca-
nismes diversifiés des protagonistes, mais nous étudions également la négociation
constante des identités qui leur sont assignées sans cesse aussi bien en Afrique
qu’en France. Dans ce contexte, les stéréotypes jouent un rôle important puisqu’ils
désignent une puissance symbolique à travers les pratiques de « représentation »8.
Selon Stuart Hall, la « représentation » est une manière de produire le sens à travers
le langage ; les stéréotypes y forment un élément clé9. Sur fond des études postcolo-
niales, l’examen des stéréotypes a une longue tradition. Edward Saïd étude dans son
œuvre L’Orientalisme (1978) comment l’Europe a construit des images stéréotypées
de l’Orient. Grâce aux résultats de son étude, il constate que l‘Orientalisme’ était un
discours

2. Nganang 2007.
3. Cf. Ibid., p. 238.
4. La nouvelle génération franco-africaine des Afrodescendants souhaite de mettre fin à l’émigration,

perçue souvent en tant que vestige de la génération des immigrants de première génération en
France.

5. Camilleri 1990.
6. Ibid.
7. Ibid., p. 29.
8. Hall 1997, p. 258.
9. Ibid., p. 16.

54



1. Portraits littéraires des identités frontalières

[…] by which European culture was able to manage – and even produce - the
Orient politically, sociologically, militarily, ideologically, scientifically and imagi-
natively during the post-Enlightenment period10.

Ainsi, au sein de l’hégémonie occidentale sur l’Orient, le stéréotypé de l’Orienta-
lisme a été avancé comme un nouvel objet de connaissance. Il servait non seulement
à l’étude académique et aux expositions dans les musées, mais aussi à une illustra-
tion théorique des thèses anthropologiques, biologiques, linguistiques, raciales et
historiques concernant l’humanité et l’univers11. À propos du terme « stéréotype »,
Stuart Hall dresse le bilan suivant dans l’étude Representation. Cultural representations
and Signifying Practices :

So the first point is - stereotyping reduces, essentializes, naturalizes and fixes ‘diffe-
rence’. Secondly, stereotyping deploys a strategy of ‘splitting’. It divides the normal
and the acceptable from the abnormal and the unacceptable. It then excludes or
expels everything which does not fit, which is different. […] So, another feature of
stereotyping is its practice of ‘closure’ and exclusion. It symbolically fixes boundaries, and
excludes everything which does not belong. Stereotyping, in other words, is part of the
maintenance of social and symbolic order. […] The third point is that stereotyping
tends to occur where there are gross inequalities of power12.

En conséquence, nous ajoutons à l’analyse la dimension d’une ‘frontière symbolique’
qui est la conséquence de stéréotypes puissants. Ceux-ci excluent tout ce qui ne leur
correspond pas. En effet, ils ont pour devise le terme « the struggle for hegemony »,
forgé par Gramsci13. Foucault appelait cette forme de puissance « puissance / savoir »
qui touche des personnes exclues en tant que ‘autres’ et ‘étrangers’14 . Ici, s’ébauche
en tant que ligne directrice l’analyse des stéréotypes, auxquels les figures fictives se
voient confrontées, en particulier à travers la métaphore du regard.

Ainsi, la négociation identitaire ne se déroule pas seulement entre les oppositions
binaires, en construisant des identités qui s’opposent comme par exemple Noir
/ Blanc, Soi / Autre et Rejet / Adaptation. L’objectif principal de l’étude est de
déterminer la construction identitaire qui se passe dans les interstices, c’est-à-dire
entre deux positions. Nous nous intéressons donc aux conditions de l’évolution
d’une identité frontalière au sein d’une société africaine ou française :

Ces espaces “interstitiels” offrent un terrain à l’élaboration de ces stratégies du
soi – singulier ou commun – qui initient de nouveaux signes d’identité, et des
sites innovants de collaboration et de contestation dans l’acte même de définir
l’idée de société15.

10. Said 1978, p. 7s.
11. Ibid.
12. Hall 1997, p. 258.
13. Ibid., p. 259.
14. Ibid.
15. Bhabha et Bouillot 2007, p. 30.

55



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

Comme pour Homi K. Bhabha la « place même de l’identification [...] est un espace
de clivage »16, dans l’étude, nous faisons référence au mécanisme identitaire « ha-
bitus ». Au moment de la transformation ou du tournant analytique, il est désigné
en tant qu’‘habitus clivé’ ou ‘habitus en transformation’. Quelle sera la fonction
des habitus, soit dans les romans postcoloniaux, soit dans les romans postmigra-
toires ? Au centre de notre intérêt se trouvent la découverte des transformations
habituelles en tant que mécanismes identitaires ainsi que les stratégies et tactiques
identitaires. Selon Carmel Camilleri, la « stratégie définie comme un ensemble d’ac-
tions coordonnées, de manœuvres en vue d’une victoire »17 se déroule au niveau
interactionnel et dynamique. Nous supposons donc que nos protagonistes auront
en cas de situation conflictuelle recours à des stratégies identitaires. Mais alors que
la stratégie identitaire est dotée d’une finalité générale, représentée ici par le motif
de la quête identitaire, les tactiques identitaires en sont une sous-catégorie :

Tactiquement les acteurs vont réagir en fonction de la représentation qu’ils se font
de ce qui est mis en cause dans la situation, des enjeux et des finalités perçues,
mais également en fonction de l’état du système dans lequel ils sont impliqués et
qui fait peser sur eux une pression constante à agir dans tel ou tel sens18.

Mais existe-t-il une stratégie identitaire, propre aux identités frontalières ?
Après avoir découvert la dynamique et la négociation des identités frontalières,
la troisième partie examinera la construction de l’identité culturelle collective et
l’identité nationale au vu de la postcolonie.

16. Ibid., p. 91.
17. Camilleri 1990, p. 30.
18. Ibid., p. 31.

56



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

2.1. L’intérieur de la Nuit - Plonger dans l’Afrique mythique et
traditionnelle

Au cours de sa jeunesse, la protagoniste Ayané du roman L’intérieur de la Nuit19
de Léonora Miano, emprunte des chemins transversaux lors de sa négociation
identitaire. Ces chemins transversaux ne semblent croiser les chemins des autres
membres du clan de sa ville natale qu’à la va-vite. La socialisation extraordinaire
d’Ayané pourrait être la cause de ce fait. Afin de saisir ses chemins transversaux
et ainsi la complexité de sa lutte identitaire, nous entamons notre analyse avec
la détermination de l’habitus de ses parents, qui se différencie profondément de
l’habitus du clan.

2.1.1 L’habitus des parents d’Ayané

Ayané est née de l’amour entre Eké et Aama, un couple atypique qui ne partage pas
la vision du monde, les convenances et traditions du clan d’Eku : «Mais lorsqu’on
était un membre d’un clan, d’une communauté, seule comptait la cohésion du
groupe »20.

Eké, le fils de la matrone Io du village Eku21, montre déjà de l’irrespect envers la
tradition du clan d’Eku en épousant Aama, une étrangère provenant de Losipotipè,
une banlieue près de la ville Sombé. Cette liaison est désapprouvée par les habitants
d’Eku : d’un côté parce qu’Eké préférait Aama à une femme du clan. D’un autre côté,
les habitants d’Eku prétendent que les habitants de Losipotipè « se croyaient autre
chose que des humains »22 en menant une vie plus luxueuse avec des technologies
plus avancées, grâce à la proximité de Losipotipè avec la ville de Sombé, la capitale
économique du Mboasu23. Cette pensée souligne la méfiance des habitants du clan
envers tout ce qui est nouveau et étrange.

Eké, le père d’Ayané ne respecte donc pas les traditions du clan d’Eku, car il entretient
une relation passionnelle avec une seule femme. Non seulement il la traite comme
une «princesse »24, mais bien plus, Aama reste sa seule femme. Ce comportement

19. Miano 2005.
20. LIN 2005, p. 39.
21. Cf. LIN 2005, p. 19.
22. LIN 2005, p. 16.
23. Cf. LIN 2005, p. 16.
24. LIN 2005, p. 17.

57



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

apparait aux hommes d’Eku, vivant tous dans une relation polygame25, comme une
décision irrationnelle puisqu’il est déconseillé de trop aimer une femme26.

Le clan d’Eku semble doncmaintenir les traditions d’une société rurale et patriarcale,
remontant à l’époque du précolonialisme au début du XIXe siècle. Selon Catherine
Coquery-Vidrovitch27, ces sociétés de subsistance, qui essaient d’exister dans des
zones menacées par une pluviométrie irrégulière, sont dépendantes de la produc-
tion de denrées alimentaires28. Comme l’agriculture est une tâche assurée par des
femmes, plusieurs femmes dans la famille signifient un avantage économique pour
l’homme29. La polygamie est donc très répandue, et la femme africaine n’était qu’un
bien à exploiter30. Dans son œuvre, Coquery-Vidrovitch fait usage d’un proverbe
africain qui définit par « trois S » les femmes africaines d’une manière expressive :
« Silence, Sacrifice et Service »31. Il en ressort que le mariage dans une société de
paysans provient d’un enjeu économique, social et politique32.

Eké décide de mener un style de vie qui se différencie par plusieurs aspects du style
de vie des autres habitants d’Eku : D’abord, il bat de ses propres mains une maison
avec une pièce de plus que les autres. Ensuite, il construit à Aama un abri de tôle
pour lui éviter de cuisiner le repas en plein air – et bien plus, il lui creuse un puits33.
Les membres du clan d’Eku lui assignent par conséquent, l’habitude étrangère de se
rendre ‘comme une femme’34 à la source - une tâche que remplissent normalement
les femmes. Eké et Aama sont donc un couple africain dit ‘moderne’ qui partage
des rapports plus personnalisés, inspirés par le modèle occidental du couple35.

Pour pouvoir partager sa vie avec sa nouvelle femme, Eké prend la décision insolite
de rester à la maison et d’y travailler en tant que sculpteur, en peignant des statuettes
avec des pigments naturels. 36 Dans ce contexte, la communauté observe encore
une autre habitude insolite : après avoir commercé dans la « ville des étrangers »37,
il rapport à Aama toutes sortes d’articles luxurieux comme des étoffes, des robes
et même des chapeaux38. Ainsi, le métier d’Eké d’artisan domestique ; ainsi que le

25. Cf. LIN 2005, p. 38.
26. LIN 2005, p. 17.
27. Coquery-Vidrovitch 2013
28. Ibid., p. 33.
29. Ibid.
30. Ibid., p. 37.
31. Ibid., p. 33.
32. Ibid., p. 37.
33. LIN 2005, pp. 17ss.
34. Ibid., p. 17.
35. Voir aussi Tchak 1999, p. 72.
36. LIN 2005, p. 17.
37. Ibid., p. 18.
38. Ibid.

58



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

luxe superflu d’Aama, déplaisent aux habitants d’Eku. Les habitants, qui exercent
surtout le métier de cultivateur, n’envisagent ainsi « la terre autrement que comme
la source de leur pain quotidien »39. Selon Coquery-Vidrovitch, la terre est le « don
sacré des dieux »40. Il en ressort que les cultivateurs obtiennent seulement le droit
de l’exploiter jusque la vraie richesse appartient aux femmes et enfants, capables de
travailler la terre41.

Au delà, la communauté d’Eku semble organisée au travers un système lignager
« dont le temps avait gommé l’origine et le sens »42. Coquery-Vidrovitch définit dans
L’Afrique noire de 1800 à nos jours43 un lignage comme un « groupe d’individus qui se
reconnaissent comme descendants d’un ancêtre comme connu …»44. Une société
lignagère est donc dirigée par les « aînés » dont le prestige :

repose sur des liens personnels fondés sur le respect du savoir (savoir social,
connaissance des coutumes, des généalogies, de l’histoire), identifié à l’âge de ses
détenteurs et renforcé par une série de techniques (magie, divination, rites, cultu-
rels, etc.) qui leur en garantissent l’exclusivité par des barrières institutionnelles
(initiation) ou ésotériques (sorcellerie, médecine)45 .

Les « aînés » sont les seules personnes autorisées à mener des négociations, souvent
des échanges interrégionaux, et à contrôler la richesse du clan46. Ainsi le pouvoir
politique et l’organisation de la communauté familiale se confonde. Par contre, les
femmes, restées sur place, contrôlent avec l’accord des responsables du clan, les
équilibres économiques et sociaux du monde paysan47.

Mais pour mieux saisir l’habitus du clan, que nous appelons dès maintenant « habi-
tus communautaire » à cause de sa fonction exemplaire pour l’étude, il faut plonger
plus profondément dans l’histoire et la tradition du clan de l’œuvre de Miano.

Selon l’habitus communautaire dans L’intérieur de la Nuit, les femmes binent et
sarclent les champs, et les hommes partent pour vivre et pour travailler pour peu
d’argent en ville48. Ils ne rentrent que rarement dans le village d’Eku, « ce n’était que
pour y déposer des miettes, faire tonner leurs voix en distribuant des consignes dont
ils ne pourraient superviser l’application »49. La citation montre avec une pointe de

39. LIN 2005, p. 18.
40. Coquery-Vidrovitch 2013, p. 34.
41. Ibid.
42. Ibid., p. 19.
43. Coquery-Vidrovitch et Moniot 2005.
44. Ibid., p. 256.
45. Ibid., p. 266.
46. Coquery-Vidrovitch 2013, p. 34s.
47. Ibid.
48. Cf. LIN 2005, p. 14.
49. LIN 2005, p. 14.

59



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

sarcasme le manque de crédibilité et d’autorité des hommes à l’égard des femmes
du clan. Il en ressort que l’habitus des femmes et des hommes du clan repose sur un
‘accord mutuel’. De cette manière, il semble aussi prévaloir une image traditionnelle
de la femme africaine, profondément enracinée dans la tradition et dans le système
lignager du clan.

Suivant les recherches scientifiques sur la femme africaine, celle-ci symbolise aussi
un instrument de reproduction, en plus de sa fonction productrice50. Pour Inma-
culada Díaz Narbona51, qui étudie la représentation de la mère dans la littérature
des femmes, les femmes africaines symbolisent, dans les littératures traditionnelles,
le fondement de la société. Chargée d’une fonction didactique, la femme africaine
sert :

pour garder et transmettre les valeurs qui doivent déterminer le modèle de l’un
des supports principaux de la communauté ; c’est dire que celle qui doit faire
passer la sagesse pratique d’une génération à l’autre est censée réunir les vertus
prônées par la communauté52.

Ainsi la destinée de la femme africaine se trouve dans la reproduction, pour assurer
la continuité de la tribu mais aussi la « continuité des normes et valeurs sociales »53.
Narbona y voit une liaison étroite avec le rôle de la mère, qui est aussi responsable
d’apprendre aux enfants la « sagesse première et indispensable »54. Bien ancrée
dans l’imaginaire collectif ainsi que dans sa représentation littéraire, l’image de
la ‘mère’ se retrouve avec des traits caractéristiques souvent stéréotypés : l’amour
maternel, le soin et le support maternel, l’ancrage personnel comme un roc etc..
Dans La participation des femmes africaines à la vie politique, Hadiza Djibo va encore
plus loin en identifiant l’image féminine prévalant dans celle de la mère55. La femme
en tant que mère symbolise le commencement et la fin de la vie – ce rôle social est
fixé par l’homme. Selon Djibo, la mère africaine est l’incarnation du sacrifice et de la
soumission, car «…pour la tradition africaine, la maternité africaine est à la limite,
la seule justification de l’existence de la femme»56.

Pourtant, la figure d’Aama ne correspond pas à l’image typique de la femme afri-
caine. Après plusieurs fausses couches, Ayané est resté sa seule enfant puisque la
fonction reproductrice d’Aama est inférieure à celle des femmes du clan57. L’habitus
matrimonial d’Eké et d’Aama, comparé aux valeurs de l’habitus communautaire

50. Coquery-Vidrovitch 2013, p. 33.
51. Díaz Narbona 2002.
52. Ibid., p. 41s.
53. Ibid., p. 42.
54. Ibid.
55. Djibo 2001., p. 172.
56. Ibid., p. 418.
57. Cf. LIN 2005, p. 18.

60



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

dont la fécondité symbolise un des piliers du mariage, semble donc se composer
d’autres valeurs. Ce sont des valeurs plus individuelles et profondes comme l’amour,
la passion, le respect et la confiance, qui représentent l’essentiel58.

En exprimant le souhait de vouloir garder et protéger sa vie privée, Eké se démarque
clairement de l’habitus communautaire59. A priori, le clan a le devoir d’imposer aux
membres du clan un habitus spécifique du sexe. A posteriori, les parents d’Ayané
modifient, pourtant en vue de leur propre usage, les pratiques et les valeurs tradi-
tionnelles en détournant leur application et l’habitus communautaire d’origine. Il
en ressort que l’habitus des parents d’Ayané ne convient plus aux mœurs et rites du
clan.

Marginalisé, Eké fait même l’expérience d’une émasculation et d’une perte de crédi-
bilité par les membres du clan, clarifiée par le mot « prétendant »60 et l’expression
« injurier les traditions »61, à tel point que les habitants commencent à l’ignorer
officiellement.

2.1.2. L’enfance d’Ayané

Suite à la comparaison de l’habitus matrimonial d’Eké et Aama avec l’habitus
communautaire, nous découvrons dans le texte suivant que l’enfance d’Ayané se
différencie aussi de l’enfance des autres enfants du clan.

Dans la communauté d’Eku, les familles ont beaucoup d’enfants pour garantir leur
survie. Les garçons sont envoyés à l’âge de douze ans à la ville de Sombé pour
y gagner quelques pièces. Ils y vont aussi pour acquérir des choses de première
nécessité comme de l’huile, de la farine de manioc, des vêtements usagés et du pé-
trole pour les lampes en échange de leurs services62. Comme la fréquentation d’une
école est seulement accordée à quelques garçons63, les plus âgés sont envoyés par
leurs mères, sans l’ombre d’une hésitation, pour travailler en tant que domestiques
chez des citadins, ce qui leur garantit en effet des revenus plus stables : « Elles les
envoyaient travailler, comme on alimente un compte courant64 ». Nous supposons
que cette rigueur qui affecte déjà les enfants du clan est une conséquence de la vie
dure menée par les habitants d’Eku, qui n’ont aucune pitié pour eux, ou des plus
jeunes membres du clan. Il en résulte qu’à cause de l’isolement géographique du

58. Ibid.
59. Ibid., p. 19.
60. LIN 2005, p. 18.
61. Ibid., p. 19.
62. Cf. LIN 2005, p. 13.
63. Ibid.
64. LIN 2005, p. 14.

61



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

village d’Eku les habitants se sentent dépendants de la volonté de Dieu, celle qui
est décrite au début du récit comme «devenue avare »65.

Cheikh Anta Diop, expert de l’historiographie africaine, examine les origines de
la spiritualité africaine, dite kamite, et du christianisme à partir de l’Egypte. Selon
la spiritualité kamite, Dieu est dans tout ce qui vit et en conséquence, l’idéal de
l’Africain est de vivre suivant les préceptes divins66. Ceux-ci sont incarnés par Maat,
le fondement de la spiritualité africaine, qui symbolise la vérité, la justice, l’ordre et
l’harmonie67. Bien que Diop soit récité d’une manière critique, sa théorie culturelle
trouvera un autre mention dans la troisième partie de l’étude lors de l’analyse de
l’identité culturelle.

La vie communautaire d’Eku se base aussi bien sur la croyance au Dieu Nyambey,
ancrée dans la spiritualité africaine que sur le respect, sur le maintien et sur la
transmission des traditions communes de génération à génération. Ainsi l’habitus
de cette communauté se doit d’être reproductif. Ceci est illustré par le déroulement
de la vie des garçons : « Ils prenaient femme, puis menaient la vie qui avait été
celle de leurs pères »68. Le même habitus s’applique à la vie des filles : « Les filles se
marieraient, enfanteraient, se tairaient. »69. Le gros du travail des filles qui demeurent
dans le village consiste « à tourner et à retourner une terre qui ne laissait pousser
que ce qu’on lui arrachait »70. Cette phrase souligne l’action répétitive et stupide du
travail des filles comporte pour elles, qui constitue en même temps un obstacle à
leur éducation.

Ainsi il s’esquisse, au fur et à mesure, le caractère désespéré qui semble forger
la vie des habitants d’Eku. Un autre trait caractéristique de la vie à Eku est la
morosité, surtout localisée chez les femmes d’Eku. Les deux traits caractéristiques
semblent occuper une place prépondérante dès l’enfance des filles : « Leur vie
passée à ruminer des rêves irréalisables s’écoulerait à grands flots d’amertume
muette »71. Cet aspect de la vie communautaire des enfants nous sert d’introduction
au développement identitaire d’Ayané.

Dès sa plus petite enfance, Ayané est appelée « fille de l’étrangère »72. Cette dénomi-
nation dégradante fait ainsi référence à la mise à l’écart d’Aama par les habitants
méfiants du clan d’Eku. Aama représente pour eux une étrangère, puisqu’elle pro-

65. Ibid., p. 1.
66. Cf. Diop 1981, p. 413ss.
67. Diop 1981, p. 427.
68. LIN 2005, p. 14.
69. Ibid., p. 14.
70. Ibid.
71. Ibid., p. 14s.
72. Ibid., p. 30.

62



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

vient de la capitale du Mboasu et parce qu’elle a été socialisée d’une manière plus
moderne que les villageois d’Eku. D’ailleurs, la différence entre la ville Sombé et le
village Eku sera encore analysée dans la troisième partie. Par conséquent, la notion
« étrangère », faisant office de suffixe, a été intégrée par la communauté au nom
de remplacement d’Ayané. Mais pourquoi utilisent les habitants d’Eku ce nom de
remplacement dégradant ?

Au vu de ce qui précède, nous supposons donc que la communauté prétend l’étran-
geté d’Aama ait été transmise héréditairement à Ayané. Si nous suivons cette piste,
surtout en prenant en compte la théorie sur l’identité de Gilles Deleuzes et Félix
Guattari, nous constatons que la communauté d’Eku symbolise dans notre analyse
‘l’identité racine’. Ceci se manifeste par l’importance que le clan d’Eku attache à
l’usage de la tradition, visible dans l’onomastique du clan : les noms féminins du
clan commencent avec ‘I’ comme par exemple, Ié, Io, Idun, Inoni et les noms mascu-
lins commencent avec ‘E’ comme par exemple Eké, Ekwé, Esa, Ebé. Chez le clan
d’Eku, un nom doit avoir un sens, comme il a une incidence sur le caractère et sur
la destinée73. Dans leur spiritualité, le nom est primordial : il a la même importance
que sang dans le corps74. En refusant la tradition de la dénomination par le clan
d’Eku, Eké et Aama ont choisi pour leur fille un nom inventé qui ne ressemble pas
aux noms féminins du clan. Avec leur choix, ils trahissent leurs traditions puisque
les villageois, d’un côté, refusent de prononcer les trois syllabes75. De l’autre, ils
dénient l’existence même du nom d’Ayané, parce que pour eux, le nom correspond
« à rien, à aucune appartenance »76.

Le manque d’appartenance ainsi que le manque d’enracinement du nom dans
l’histoire commune du clan ont comme conséquence qu’une identification avec le
nom ‘Ayané’ leur est impossible et les amènemême à son rejet. De ce fait, il est évident
que le clan refuse tout étranger et tout ce qui s’écarte de la norme traditionnelle, c’est-
à-dire de tout ce qui ne correspond pas à l’habitus communautaire. En conséquence,
notre constat sur l’habitus reproductif étaye également l’argument de l’identité
racine.

Cela induit, a contrario, que nous supposons une révélation d’une identité rhizome
chez Ayané. En conséquence, nous adoptons le concept de Deleuze et Guattari qui
définissent un « rhizome »77 comme «une racine multiple d’une plante qui connecte
un point quelconque avec un autre point quelconque, et chacun de ses traits ne

73. Cf. LIN 2005, p. 29.
74. Ibid.
75. Ibid., p. 20.
76. LIN 2005, p. 29.
77. Deleuze 1989.

63



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

renvoie pas nécessairement à des traits de même nature »78. Il en ressort que nous
entamons l’analyse de l’évolution d’Ayané en tant qu’identité rhizome à partir d’une
phase très précoce : à savoir, à partir de sa perception de son altérité.

La quête identitaire, déclenchée par la double dénomination - «Ayané » et « fille de
l’étrangère » - symbolise par conséquent la première cause de son être rhizome. La
deuxième cause pour son altérité constitue son apparence physique, car à travers le
regard des membres du clan semble s’opérer un jugement de sa personnalité. Selon
la perception des villageois, Ayané est une fille « frêle et pâle de teint »79, bien que le
narrateur explique dans la phrase suivante : «Mais en réalité, elle était aussi foncée
que des fèves de cacao »80. Cela montre d’une part que les villageois reçoivent et
donnent une version déformée et raciste de l’apparence physique d’Ayané. Cela
montre d’autre part, que les habitants d’Eku laissent transparaitre une présomption,
cachée dans leurs mots, dont les questions correspondantes pourraient être les
suivantes : ‘Avec cette apparence étrange, ne ressemble-t-elle pas (plutôt) à un enfant
bâtard ? N’est-il pas de toute évidence que cette fille de l’étrangère n’appartient pas
à notre race ?’

Mais comme l’injure ne convient pas aux règles du clan, les femmes trouvent
d’autres moyens pour montrer leur rejet à Ayané. Elles l’insultent et la traitent
d’ensorcelée, en cherchant sur sa peau des marques pour le prouver81. En outre,
elles constatent que l’apparence physique d’Ayané ne ressemble pas au reste du
clan. En l’identifiant en tant que différent, les femmes du clan interdisent même
à leurs enfants de s’approcher d’Ayané82.

L’analyse de l’altérité d’appartenance physique d’Ayané nous montre que dans le
centre de l’idéologie du clan se trouve une valeur qui est encore plus profonde que
celle de la tradition : c’est la valeur de l’héritage biologique. Coquery-Vidrovitch
examine dans L’Afrique noire – de 1800 à nos jours les effets héréditaires dans une
société lignagère :

Une autorité qui se transmettait héréditairement, suivant le principe du droit
d’aînesse, pouvait déterminer la prépondérance d’un lignage aîné, dont tous
les membres jouissaient de prérogatives analogues, transformant les rapports
primitifs aînés-cadets en rapports patrons-clients83.

Par conséquent, nous retrouvons dans l’héritage biologique une autre valeur, for-
geant l’identité racine. Les deux citations suivantes d’une conversation des femmes

78. Ibid.
79. LIN 2005, p. 20.
80. Ibid.
81. Cf. LIN 2005, p. 20.
82. Ibid.
83. Coquery-Vidrovitch et Moniot 2005, p. 267.

64



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

d’Eku soulignent leur enracinement dans l’idéologie du clan : «Elle est bien comme
sa mère […]. Elle tient de son père, au contraire ! Il devait être un peu sorcier, lui aussi ».84
Leur pensée rigide se reflète aussi dans les désignations comme « étrangère » ou
« sorcier », choisies pour les parents d’Ayané, pour exprimer leur refus contre les
valeurs et traditions exercées par Eké et Aama. En conséquence, ces préjugés des
femmes du clan contre Ayané font office d’indicateurs pour son identité rhizome.

Cela signifie qu’Ayané évolue pendant son enfance un habitus qui se caractérise
d’un côté par les valeurs apprises par ses parents, comme par exemple la liberté,
l’indépendance, l’amabilité. De l’autre côté, l’habitus d’Ayané exprime une tradi-
tion et une morale de travail, assumée par exemple par la tradition du commerce
des étoffes imprimées d’Eké, décrite tendrement par Aama à Ayané avec les mots
suivants : « comme le faisait ton père »85.

2.1.3. La délimitation identitaire d’Ayané

Dès son enfance, elle est rejetée par les femmes et les enfants du clan. De plus, elle est
appelée « sorcière » ce qui renforce en elle le sentiment d’être une étrangère pour les
autres86. Elle sent la haine des autres et la méchanceté des enfants, parce que samère
ne veut pas s’intégrer dans la communauté87. La devise rigide d’Aama et Ayané,
mise en évidence par l’écriture crue, est : «D’entretenir et de tenir la distance »88.
Si Ayané avait un caractère faible, ce jugement des villageois pourrait contribuer à
une dépression profonde. Mais grâce à son caractère fort et son habitus dynamique,
capable de s’adapter à la situation, Ayané choisit comme tactique identitaire la
différenciation au lieu de la conformisation aux enfants du clan89.

Par conséquent, Ayané n’établit pas seulement une limite sociale par rapport aux
habitants du clan. Encouragée par sa mère de faire des études90, elle commence
également à établir une délimitation intellectuelle. Bien que ces mesures entrainent
la solitude et l’isolement pour Ayané, la délimitation intellectuelle lui permet l’in-
dépendance et la liberté : « Ils se collaient à elle toute la journée pour lui répéter
combien elle n’était pas aimée en ces lieux. Elle avait toujours su qu’elle partirait » 91.
Ainsi Ayané décide déjà en tant qu’enfant que « partir » sera sa seule solution pour
trouver sa paix intérieure et pour pouvoir épanouir son identité. Lors de la visite

84. LIN 2005, p. 24.
85. Ibid. , p. 34.
86. Cf. LIN 2005, p. 32.
87. Ibid., p. 39.
88. LIN 2005, p. 39.
89. Camilleri 1990, p. 36.
90. Ibid., p. 33.
91. LIN 2005, p. 40.

65



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

de l’internat92 et de l’université à Sombé93 pendant sa deuxième socialisation, elle
réussit à accomplir une délimitation géographique en franchissant les frontières
naturelles, sous forme des collines qui limitent le village d’Eku. À presque vingt
et un ans, elle prend la décision radicale de partir en France avec l’aide de son
mari Louis, un Français, pour y écrire sa thèse94. Elle effectue par conséquent non
seulement une délimitation intellectuelle, mais aussi une délimitation culturelle.

Ayané établit ainsi, au fur et à mesure en tant que stratégie identitaire une limite ou
plutôt une frontière invisible entre elle-même et le clan d’Eku. Ayané se considère
donc en tant qu’individu qui est en train de trouver son propre chemin : «Ce qu’elle
souhaitait, c’était vivre sa vie comme elle l’entendait »95.

Pourtant, Ayané devient une personne solitaire et méfiante puisqu’elle n’avait jamais
appris à entrer en contact avec quelqu’un pendant son enfance : « […] elle qui n’avait
pas l’habitude de rechercher le contact des autres […] »96.

Ce comportement insolite, renforcé par son souhait d’individualisation et de liberté,
mène à la séparation de son mari Louis, un Français dont elle avait fait connaissance
à l’époque de ses études à Sombé. Mais la raison de leur séparation se trouve surtout
dans leurs opinions différentes au sujet du métissage :

Elle était persuadée que les différences étaient toujours chouettes du point de vue
de ceux qui n’étaient pas différents. Ceux du plus grand nombre. Ceux dont les
décisions pesaient sur le destin des autres. Ceux qui ignoraient tout des ineffables
effilochures des identités mal définies.97

Avec ses pensées sur la différence, elle exprime qu’elle se sent toujours perçue ‘avec
les yeux des autres’. Elle se définit par conséquent elle-même en tant qu’« identité
mal définie » comme elle n’est pas conforme aux autres.

Ce qui semble être un comportement plein de contradictions n’est autre que la
négociation de l’identité d’Ayané, ce qui s’avère plutôt en tant que lutte identitaire,
une oscillation forte entre deux pôles alléchants : la différenciation ou l’assimilation.

2.1.4. Le retour d’Ayané au Mboasu

Lors de son retour au Mboasu, le pays est déchiré et coupé en deux. Ce sont les
limites frontalières causées par une guerre entre le Nord et le Sud de Mboasu qui

92. Cf. LIN 2005, p. 34.
93. Ibid., p. 35.
94. Cf. LIN 2005, p. 41.
95. LIN 2005, p. 41.
96. Ibid., p. 149.
97. LIN 2005, p. 36.

66



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

renforcent en même temps la portée de la question de l’identité, analysée dans ce
roman98. Par conséquent, il ne s’agit plus seulement d’une description d’une quête
identitaire d’une jeune adulte, mais aussi de tout un pays africain, ce à quoi nous
allons nous référer dans la troisième partie de notre étude.

La visite des rebelles dans le village d’Ekumarque un tournant dans la vie de chaque
personne présente. Bien qu’Ayané exprime directement après l’enterrement d’Aama
« son désir de s’en aller »99 ou «d’essayer de partir »100, elle prend conscience du
fait qu’elle ne peut pas ignorer la situation dangereuse et fâcheuse des habitants
d’Eku. Contrairement à ses habitudes, elle ne fuit plus les événements et leurs consé-
quences, mais elle se décide à regrimper dans l’arbre pour observer le « spectacle101 »
pour y participer au moins indirectement : « L’ignorance ne pouvait être un gage
d’innocence102 ». Ce souhait de participer nous sert d’indicateur d’une transforma-
tion du comportement d’Ayané, déclenchée aussi par sa propre perception comme
une « identité mal définie ». Elle va encore plus loin en exprimant l’aveu de ses
racines africaines, localisées dans le village d’Eku :

Lorsque Wengisané émit cette requête, la jeune femme eut la certitude de n’être
sortie d’Eku que pour y retourner, pour se battre encore avec elle-même, puisque
ce lieu devait représenter une part de ce qu’elle était. Peut-être que c’était cela, le
sens de la vie, ce combat contre l’obscur en soi103.

Ainsi, elle manifeste qu’elle veut se pencher sur son passé négatif au village d’Eku
et se mettre au défi de sa négociation identitaire. «Ayané comprenait soudain
certaines habitudes qu’elle avait si longtemps observées104. » Cette citation fournit
des informations importantes sur sa transformation : Pour pouvoir se rapprocher de
la communauté qui s’est transformée dans l’intervalle en matriarcat, elle commence
des observations de sa cible. Pendant ses observations, elle commence en outre
à décoder les habitudes des villageois, ce qui nous mène à la conclusion que la
transformation d’Ayané est celle que nous appelons selon Bourdieu un habitus clivé.

Le clivage de l’habitus d’Ayané a lieu au sein de ses frontières personnelles, c’est à
dire, au sein de ses délimitations choisies pendant son enfance. D’ailleurs, il ne s’agit
pas d’un souhait d’intégration, mais il s’agit plutôt du désir d’Ayané de s’approcher
à la communauté d’Eku avec deux buts : Premièrement, être au moins acceptée par
eux et deuxièmement, obtenir des réponses sur les événements dramatiques de la
nuit fatale.

98. Cf. LIN 2005, p. 51.
99. LIN 2005, p. 54.

100. Ibid.
101. LIN 2005, p. 55.
102. Ibid., p. 126.
103. Ibid., p. 167.
104. Ibid., p. 172.

67



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

Pour atteindre ce but d’intégration, Ayané cherche le contact avec Ié, son ancienne
adversaire et chef du matriarcat :

D’une voix mal assurée et soudain embarrassée par sa tenue occidentale qui
faisait d’elle une étrangère, elle interrogea de nouveau :

– Faut-il appartenir au clan pour s’inquiéter de ce qui se passe sur ces terres, du
malheur qui frappe ceux qui vivent ici ? 105

Nous constatons à ce point qu’Ayané est consciente que ses vêtements occidentaux
renforcent l’apparence d’une étrangère en rendant visible son habitus différent des
autres. Son manque d’assurance et son embarras sont dus à sa phase de développe-
ment vers un habitus clivé. En réponse à sa question, Ié la met au courant des règles,
c’est à dire au courant des codes des villageois et de la raison de son exclusion :

– Faut-il appartenir au clan pour s’inquiéter de ce qui se passe sur ces terres, du
malheur qui frappe ceux qui vivent ici ?

– Il faut en être pour comprendre. Une fois ta curiosité satisfaite, que pourras-tu pour
guérir des blessures qui ne t’auront jamais été infligées ?106

D’abord, Ié critique Ayané de n’avoir jamais appris les codes de la vie commune
d’Eku. Ensuite, elle reproche à Ayané qu’elle continue même à les mésestimer et que
son seul intérêt n’est qu’à titre de curiosité107. Ié qualifie Ayané par conséquent, d’un
côté en tant que personne extérieure et exclue du clan. D’un autre côté, Ié la classifie
en tant que badaude occidentale qui contemple la scène macabre, paraissant du
point de vue occidental, exotique.

Dans cette scène, il est évident qu’Ié n’exclue pas seulement Ayané mais encore
elle la discrimine et la déshonore en ne lui accordant aucune possibilité à s’intégrer
dans le clan. Elle n’est plus que sa dénomination dégradante révèle : la « fille de
l’étrangère ». Le refus d’Ié se montre également dans la dernière question qu’elle
pose à Ayané, exigeant d’une part une justification d’Ayané, et d’autre part, voulant
vérifier le sensmoral d’Ayané : «Une fois ta curiosité satisfaite, que pourras-tu pour guérir
des blessures qui ne t’auront jamais été infligées ?108 ». En mentionnant ces blessures,
elle veut évoquer les blessures historiques et psychiques, comme par exemple la
colonisation, les suites de l’indépendance de l’Afrique équatoriale, qui ont heurté
aussi bien les habitants d’Eku que toute la collectivité africaine.

Nous concluons que Ié semble adopter le point de vue d’une Africaine, qui continue
à souffrir des expériences de la colonisation et des Indépendances. De ce fait, Ié

105. Ibid., p. 141.
106. Ibid.
107. Cf. LIN 2005, p. 141
108. LIN 2005, p. 141.

68



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

assigne à Ayané des frontières territoriales en lui attribuant de nouveau la place de
l’étrangère. La place, attribuée à Ayané, est pourtant celle d’une Occidentale. Selon
cette image stéréotypée d’une Occidentale, Ayané ne se sent pas responsable de la
misère qui s’abat sur l’Afrique depuis de nombreuses années, et ne s’occupe pas
d’un remède.

Au travers de cette scène, se dévoilent plusieurs aspects de la confrontation entre
Ayané et Ié : D’abord, il y a le point de vue critique de Ié, et son attitude corporelle de
refus - « elle donna le dos à Ayané »109 - pendant qu’elle parle. Ce comportement
revêche correspond à son habitus, qu’elle ne considère pas égal à celui d’Ayané.

En outre, nous nous rappelons le statut de Ié – comme femme, elle est devenue la
chef du clan, un acte qui renforce en même temps l’exécution stricte des ‘codes du
clan’. En refusant à Ayané de l’appeler par son nom ‘Ié’, nous trouvons la deuxième
preuve qu’elle rejette l’identité étrangère d’Ayané. Ainsi, le refus explicite de Ié ne
laisse pas de place à la moindre possibilité qu’Ayané soit acceptée.

2.1.5. L’expulsion d’Ayané du clan d’Eku

Mais Ayané prend confiance dans son contact avec Inoni, la femme qui a assassiné
son mari, un des anciens chefs du clan, après le retrait des rebelles et après les évène-
ments tragiques. Inoni est en outre la seule femme qui commence à apprendre le nom
d’Ayané110. Il s’agit donc d’un rapprochement psychique avec Ayané, puisqu’elle
brave l’autorité de Ié, en utilisant ce nom maudit par les villageois. De cette manière,
le caractère révolté d’Inoni reapparaît, atteignant son apogée dans le rapprochement
physique d’Inoni à Ayané. Ceci est décrit par exemple avec les verbes « tenir » et
« toucher »111 pour souligner la soudaine expression de sympathie, de confiance et
de proximité entre Inoni et Ayané. Pendant leur explication, ce sentiment particulier
commence surtout à s’épanouir vers une sorte d’amitié qui est avantageuse pour
toutes les deux. D’un côté, en parlant des évènements de la nuit, Inoni a la possibilité
de se soulager auprès d’une personne qui ne la condamne pas comme le font les
autres membres du clan. De l’autre, Ayané est mise au courant des raisons du cri
de l’enfant et elle semble gagner une alliée : « Jamais elle n’aurait cru qu’un jour
elle se trouvait si près d’aucune femme du clan »112. Dans le contexte de l’analyse,
nous interprétons l’amitié entre Inoni et Ayané comme une tactique d’assimilation
d’Ayané aux femmes du clan. Ce soutient engage Ayané à se présenter courageuse-
ment devant Ié pour la première fois de sa vie : « En s’adressant à l’ancienne, elle

109. Ibid.
110. Cf. LIN 2005, p. 174s.
111. LIN 2005, p. 194.
112. Ibid., p. 191.

69



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

prenait soin de faire preuve de déférence, mais également de fermeté. […] À présent,
elle n’était plus cette petite fille dont Ié inspectait le corps afin d’y trouver de quoi
étayer ses certitudes »113. En comprenant et en respectant les codes du clan, elle agit
avec beaucoup d’audace mais réussit à s’imposer « en douceur » selon l’autre tac-
tique identitaire d’Ayané114. Devenue une adulte intelligente et responsable, Ayané
affirme avec véhémence son sentiment d’appartenance au village d’Eku ainsi que
son droit d’être mise au courant des évènements qui y ont lieu et qui concernent
tout habitant : « Ié, je suis ici chez moi, et n’étant plus une enfant, il m’est difficile de
comprendre au nom de quel principe tu voudrais me cacher toutes ces choses »115.
Mais pour Ié, l’appartenance au clan ne se définit pas par un sentiment indéfini
d’appartenance. Du point de vue de Ié, l’appartenance au clan est liée à l’arbre sous
lequel les mères du clan enterrent au jour de la naissance le cordon ombilical qui
relie l’enfant à sa mère116. Par conséquent, il ne s’agit pas seulement d’une coutume
du clan, mais d’un marqueur d’identité qui est vérifiable autant que l’ascendance
biologique, et dont Ayané est exclue encore une fois. La signification particulière
de l’arbre dans la tradition bantoue nous apporte au-delà une nouvelle preuve de
‘l’identité racine’ du clan.

Après la première confrontation avec les membres du clan, Ayané s’explique avec sa
tante Wenigsané au sujet des évènements tragiques de la nuit à Eku. La discussion
avec Wenigsané montre qu’Ayané ne partage pas la vision du monde des villageois,
car pour elle, il vaut mieux garder l’honneur et la dignité plutôt que fuir la mort et
accepter cette humiliation117. En admettant qu’ « Inoni a choisi une autre voie…»118,
elle se solidarise avec cette femme, qui est aussi devenue, du point de vue d’Ayané,
elle une marginalisée du clan. Mais Wenigsané lui rappelle qu’Inoni a également
enduré la même chose que les autres, et mangé Eyia. La seule différence est qu’elle
ne supporte pas ce qu’elle a fait et qu’elle ressente le désir de s’exprimer119. Sa tante
lui reproche d’ honte du comportement des membres d’Eku et qu’elle ne veuille
pas être mise dans le même sac120. La dispute atteint son climax quand Wenigsané
décrit Ayané comme étant une des Noires qui « ne savent plus se regarder qu’avec
les yeux des autres. »121. Donc, contrairement à Ié, Wenigsané ne comprend pas le
manque de compréhension et d’empathie d’Ayané pour la situation des membres
du clan comme le comportement d’une Noire devenue une Occidentale. À travers

113. LIN 2005, p. 176s.
114. Cf. LIN 2005, p. 185.
115. LIN 2005, p. 186.
116. Cf. LIN 2005, p. 186.
117. Ibid., p. 199.
118. LIN 2005, p. 199.
119. Ibid., p. 199s.
120. Cf. LIN 2005, p. 201.
121. LIN 2005, p. 201.

70



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

la métaphore du regard, Wenigsané tente plutôt de comprendre Ayané comme une
Africaine qui souffre des effets psychiques déclenchés par les regards irrévéren-
cieux et intransigeants des Occidentaux. Ainsi, la honte d’Ayané est interprétée
par sa tante comme un sentiment d’infériorité, renforcé peut-être par l’échec de sa
relation avec Louis, et quelques expériences négatives de sa vie à Paris. De cette
manière, Wenigsané conteste l’individualité d’Ayané, parce qu’elle la présente en
tant qu’Africaine ordinaire.

Sur ce point, elle arrive aumême constat que l’écrivain africain Kossi Efoui : elle veut
ficher la paix à l’Afrique et ignorer l’existence du continent. Plongée profondément
dans sa crise identitaire, elle prend lors d’une conversation avec sa tante Wenigsané
la décision de renoncer « à toute appartenance » identitaire122 :

[…] Pourquoi ne pas les consacrer à essayer de comprendre ce qui t’échappe, ici à Éku,
mais plus généralement au Mboasu ?

– À quoi cela me servira-t-il ? Je n’ai pas ma place ici, de toutes les façons.

– Alors, où est-elle, ta place ? Où as-tu plus de légitimité pour t’exprimer ?

– Nulle part, je crois. J’ai renoncé à toute appartenance123.

2.1.6. Ayané à la croisée des chemins

Ce sont probablement les répercussions de l’expulsion de son village natal et finale-
ment ce refus de toute appartenance identitaire qui déclenchent chez Ayané une
tournure étonnante.

Tout d’un coup, elle est prise de remords, parce qu’elle se rend compte qu’elle non
plus n’a rien fait, rien empêché, « rien risqué de plus que les autres »124. Donc, d’une
certaine manière, elle commence à s’identifier avec les « autres », parce qu’elle n’a
pas agi d’une autre manière que les membres du clan.

Bien que Ié ait coupé - avec l’expulsion d’Ayané - la liaison de la « fille de l’étrangère »
avec le village isolé ainsi qu’avec le clan traditionnel et son passé mythique, Ayané
n’est pas capable de profiter de cette liberté gagnée. Elle comprend qu’elle n’aurait
jamais souhaité cette expulsion de son village natal, qui revient à une liberté invo-
lontaire. Par conséquent, elle se sent seule et de plus, elle ressent un chaos interne
qu’elle n’arrive pas à démêler. En vivant isolée du monde des habitants d’Eku, elle
semble trouver au fur et à mesure un accès à la culture africaine à travers l’écoute
du programme ésotérique de la radio panafricaine : « Tout ce temps, elle n’avait fait

122. Cf. LIN 2005, p. 204.
123. LIN 2005, p. 204.
124. Ibid., p. 205.

71



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

qu’effleurer l’Afrique, la supposer… Et se refuser à elle »125. Cette découverte de
l’Afrique ainsi que les réflexions sur le « sens caché des rites » des Africains montrent
qu’Ayané est finalement prête à trouver la clef des codes culturels qui déterminent
également l’habitus commun du clan.

Ce déchirement interne entre sa solitude, accompagnée de sa liberté involontaire,
ainsi que son désir d’appartenance à la société africaine, contribuent selon notre
analyse à l’évolution de son habitus clivé. Cela explique pourquoi Ayané en tant
qu’identité frontalière naissante est écartelée entre « l’Afrique et elle »126 : « Par ailleurs,
il ne lui avait encore jamais été donné de rencontrer des personnes auprès desquelles
elle ne se sentît pas étrangère. Viscéralement différente »127. Dans cette phase, elle
se ressent comme une «prisonnière » dans sa position de l’étrangère et dans son
sentiment de n’appartenir à nulle part : « Toute sa vie, elle avait parcouru comme
elle avait pu son chemin, sachant qu’il faudrait un jour rencontrer ce carrefour »128.
La première voie est pour Ayané « celle du déni de sa proximité avec ce peuple qui
l’avait autant rejetée qu’elle l’avait méconnu »129. Cette voie la voudrait mener « à
une tour d’ivoire tapissée d’amertume », c’est à dire à une isolation qui va de pair
avec un manque de confiance en d’autres personnes, parce qu’elle ne peut pas se
fier aux siens :

La deuxième voie était un pas vers ces inconnus familiers, un pas sincère, dénué
de mesquinerie et d’idées préconçues, qui viendrait faire connaissance et non
pas prendre en défaut. Celle-là aussi était longue et rude, conduisant sinon à
l’acceptation, du moins à la compréhension et au respect130.

Avec la deuxième voie, Ayané devrait « apprendre une grammaire psychique »131

qui représente selon notre compréhension les codes culturels, ou plutôt l’habitus
communautaire du clan. Sa dernière voie refuse les deux premières voies à tel point
qu’elle «menait à un monde d’illusions »132. Cette voie représente une sorte de
résignation et d’ignorance qui menait à une « identité supérieure » qui n’était en
réalité qu’un manque de substance »133. En choisissant la deuxième voie, Ayané se
décide à sortir de sa marginalité, à s’ouvrir à des idées et des visions du monde
différentes et sans préjugé. La description de la deuxième voie montre l’admission

125. Ibid., p. 206.
126. Ibid., p. 208.
127. Ibid.
128. Ibid., p. 209.
129. Ibid.
130. Ibid.
131. Ibid., p. 210.
132. Ibid.
133. Ibid.

72



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

d’Ayané de son identité frontalière et de sa vie dans « l’entre-deux » de la culture
africaine et occidentale qui va toujours être liée à une lutte identitaire permanente.

2.2. Le Ventre de l’Atlantique - Se sentir l’autre partout

Après avoir saisi l’évolution de l’identité frontalièrede la figure principale de L’intérieur
de la Nuit134, il s’agit de découvrir la négociation identitaire de Salie, le protagoniste
du roman Le Ventre de l’Atlantique135 de Fatou Diome.

Nous entamons l’analyse par les questions suivantes : Où se trouvent les marqueurs
de l’identité frontalière de Salie ? Comment se laissera-t-il définir son identité fron-
talière ? Quelles différences existent-ils dans l’évolution de l’identité entre Salie et
Ayané ?

2.2.1. L’enfance de Salie

Pour répondre aux questions posées, nous commençons notre analyse à partir de
l’enfance de Salie. Salie provient de l’île Niodor au Sénégal, qu’elle décrit dans son
récit rétrospectif d’une manière sarcastique :

Là-bas, depuis des siècles, des hommes sont pendus à un bout de terre, l’île
de Niodor. Accrochés à la gencive de l’Atlantique, tels des résidus de repas, ils
attendent, résignés, que la prochaine vague les emporte ou leur laisse la vie
sauve136.

Salie y décrit l’isolement et la situation économique misérable des habitants de
l’île Niodor. Ceux-ci semblent avoir l’habitude de ne demander rien à personne et
de suivre aux règles traditionnelles depuis des siècles, comparable aux habitants
du village d’Eku de L’intérieur de la Nuit. Les villageois de l’île Niodor sont aussi
structurés en tant que des autosuffisants, par exemple grâce aux puits installés dans
tout le village137. Leur vie est forgée, mis à part le travail, par les mœurs insulaires.
Ces mœurs consistent par exemple dans la transmission des histoires familiales,
comme la consultation du marabout, et dans l’exercice des danses traditionnelles138.
Salie est donc élevée dans un endroit où « les amitiés suivent souvent les liens du
sang »139. Tout de suite, nous remarquons que l’idéologie du village natal de Salie

134. Miano 2005.
135. Diome 2004.
136. LVA 2004, p. 12s.
137. Cf. Ibid., p. 51.
138. Ibid., p. 55.
139. LVA 2004, p. 168.

73



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

semble similaire à celle d’Ayané, comme les villageois attachent de l’importance
à l’héritage biologique. Il en ressort que le village est un endroit où la tradition
africaine est fortement enracinée dans l’idéologie villageoise, à tel point qu’elle sert
souvent à justifier toutes sortes d’actions140. Dès lors, nous constatons qu’il est aussi
un endroit où l’habitus communautaire exerce son pouvoir sur chaque personne.

À l’opposé de la naissance d’Ayané dans l’hôpital stérile de la capitale économique
du Mboausu, Salie est née sous la pluie à un moment imprévisible et seulement
avec l’aide de sa grand-mère, dans un village sur l’île Niodor141.

Comme enfant illégitime, elle annote l’évènement de sa naissance de la manière
suivante : «mes racines poussaient sur la crasse du monde »142. À travers cette
phrase, nous trouvons déjà dans son enfance deux indications sur l’évolution de
l’identité frontalière de Salie. D’abord, nous apprenons que Salie, en tant qu’enfant
illégitime n’attribue pas ses racines à sa filiation traditionnelle, mais plutôt à une
origine non-identifiable. Elle identifie sa destinée tragique dès le moment de sa
naissance en désignant son lieu de naissance « sur la crasse du monde », un lieu
non-localisable. Si nous reprenons l’idée de Deleuze et Guattari, les racines de Salie
se répandent déjà comme un rhizome. Par conséquent, elle détecte déjà ici son
identité rhizome et son être cosmopolite. Dans ce contexte, sa grand-mère fait sans
le savoir également déjà une prédiction de son avenir : «Née sous la pluie, avait-elle
murmuré, tu n’auras jamais peur d’être mouillée par les salives que répandra ton
passage ; le petit du dauphin ne peut craindre la noyade ; mais il te faudra aussi
affronter le jour »143. Bien que la tradition de l’île Niodor impose la mort des enfants
illégitimes, la grand-mère de Salie laisse vivre l’enfant144. Elle s’oppose même aux
garants de la morale qui exigent, en suivant à l’habitus communautaire, que Salie
porte le patronyme du nouvel homme imposé à sa mère, un cousin éloigné. Croyant
à l’héritage biologique, la grand-mère veut que Salie porte le nom de son vrai père,
car selon son avis, c’est « le sang qui charrie son propre nom»145.

Dès le début, sa vie est forgée par le rejet des personnes – celui-ci se manifeste
de manières différentes. D’un côté, le refus des habitants de l’île Niodor contre sa
mère se montre à travers le reproche d’avoir importé un patronyme étranger. Car
selon la spiritualité kamite, les nouveau-nés obtiennent un nom, transmis hérédi-
tairement de leurs ancêtres. Ainsi, ils sont liés spirituellement à l’énergie divine

140. Cf. Ibid., p. 169.
141. Ibid., p. 73.
142. LVA 2004, p. 73.
143. Ibid., p. 73.
144. Cf. Ibid., p. 73.
145. LVA 2004, p. 74.

74



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

de leurs ancêtres et sont gardés sous leur signe146. Il s’agit donc d’une infraction
à la tradition spirituelle, car aucun des ancêtres fondateurs ne s’appelait ainsi147.
Comme ils n’acceptent ni ce nom étranger ni la bâtarde148, ils la dénomment « la
fille du diable »149.

Au vu de ce qui précède, nous y trouvons une autre parallèle onomastique avec
l’histoire d’Ayané. Si nous comparons les désignations « petite sorcière » pour Ayané
ou «fille du diable » pour Salie, nous retrouvons dans la communauté de l’île Niodor
une forte croyance dans la spiritualité kamite.

Car selon cette spiritualité, les forces du mal et du désordre, incarnées par Isefet,
existent à côtés des forces du bien et de l’ordre, incarnées parMaat150. LesAfricains se
sentent donc à la merci de cette lutte perpétuelle entre les deux forces qui ont besoin
l’une de l’autre. Pourtant, à l’opposé aux adeptes des religions révélées comme le
Judaïsme, le Christianisme ou l’Islam, les ancêtres refusent à faire disparaître le
mal151. Par conséquent, la spiritualité kamite a aussi des répercussions primordiales
sur la vie de Salie.

Salie témoigne que sa naissance fut ressentie par sa famille comme un événement
funeste et honteux152. Dans son enfance, elle a été battue par son beau-père ainsi
que par sa grand-mère qui ne savaient pas comment réagir face à la honte d’élever
un enfant illégitime :

Sur mon corps, des marques indélébiles, le prix de l’affront imprimé sur les chairs
maudites. Car, dans la société traditionnelle, si les enfants proprement nés sont
éduqués par l’ensemble de la communauté et protégés en vertu du respect dû à
leurs parents, les sans-baptêmes, eux, gagnent l’unique droit d’être rossés par
qui s’en trouve le prétexte, alibi du reste inutile, puisque le délit jamais amnistié
de leur naissance légitime tous les châtiments153.

C’est la raison pour laquelle le sentiment de culpabilité pour sa propre vie devient
le chevalier servant de Salie dès son enfance.

À ce sentiment de culpabilité s’ajoute le sentiment d’altérité auquel Salie est confron-
tée à travers les harcèlements des parents à l’école. Ils l’appellent « étrangère » et pré-
tendent qu’elle possède sans doute un pouvoir occulte154. Ces harcèlements contri-

146. Cf. Diop 1981, p. 430.
147. Cf. LVA 2004, p. 78.
148. Ibid., p. 77.
149. LVA 2004, p. 75.
150. Cf. Diop 1981, p. 427.
151. Ibid.
152. Cf. LVA 2004, p. 225.
153. Ibid., p. 225s.
154. Cf. Ibid., p. 78.

75



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

buent à ce que Salie ressente des troubles identitaires qui mènent à la dissimulation
de sa propre identité : « En baissant les paupières, c’était mon être tout entier que
je cherchais à dissimuler. Longtemps, mon sourire a signifié : « Pardon » »155. Dans
ce contexte, son professeur Monsieur Ndétare, lui-même un nouveau venu sur
l’île et doté d’un nom étranger, lui explique qu’elle restera toujours une étrangère
dans ce village. Il lui apprend que son nom signifie dignité et qu’il lui en faut être
digne. À partir de ce moment, elle est fière de son nom et elle apprend en plus de
sa grand-mère qu’elle peut être fière de l’histoire de la lignée paternelle156.

Monsieur Ndétare est ainsi l’autre personne, en tenant en compte sa grand-mère
qui a une influence primordiale sur l’évolution identitaire de Salie : « Je lui dois
l’école. Je lui dois l’instruction. Bref, je lui dois mon Aventure ambiguë. Parce que je
ne cessais de le harceler, il m’a tout donné : la lettre, le chiffre, la clé du monde »157.
Au cours du roman, Monsieur Ndétare se révèle en tant que seule personne qui a
comblé son souhait d’aller à l’école, l’endroit où Salie découvre la culture et l’histoire
françaises158. La scolarisation de Salie symbolise ainsi un autre défi qu’elle a accepté
en tenant en compte ses premières années de vie chez son beau-père. Par conséquent,
elle développe une tactique en trois étapes, à l’insu de ses grands-parents, pour
obtenir le droit de s’inscrire dans la classe de Monsieur Ndétare. Cette tactique
représente à la fois une tactique identitaire de son enfance, comme elle est en train de
se différencier des autres enfants du village. Premièrement, elle triche pour pouvoir
s’éclipser en cachette et deuxièmement, elle vole quelques piécettes de sa grand-
mère pour s’acheter de la craie. Troisièmement, elle ment pour cacher les heures
de son absence sur la propriété de ses grands-parents. Bien qu’elle ait été chassée
par l’instituteur au début, elle est déjà inscrite dans son cours après quelques mois.
En plus, il commence à lui accorder une attention particulière en s’occupant de son
progrès éducatif et en soutenant l’altérité de Salie : D’un côté, il lui apprend l’amour
pour la culture française et de l’autre, l’amour pour soi-même.

Par cette tactique rusée, Salie révèle son caractère persévérant et sa capacité de dé-
velopper et de réaliser ses tactiques identitaires déjà en tant qu’enfant. L’instituteur
représente donc pour Salie un soutien intellectuel et paternel dans sa quête identi-
taire, parce qu’il a le don de déceler l’habitus individuel de Salie, qui se différencie
déjà tôt de l’habitus des autres enfants. Il décide ainsi de révéler à la grand-mère de
Salie sa scolarisation. Celle-ci est d’abord hostile à l’inscription officielle de Salie,
comme Salie est née sans extrait de naissance. Pourtant pour le bien de sa petite-fille,
elle semble capable de changer son avis à tel point qu’elle développe elle-même une

155. Ibid., p. 226.
156. Ibid.
157. Ibid., p. 66.
158. Cf. Ibid., p. 66.

76



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

passion pour les études de Salie. Cela montre que Salie a été élevée principalement
par des personnes qui disposent d’un caractère flexible et ouvert. Ce fait mène
Salie non seulement à son ‘aventure ambiguë’ en France, en référence à la figure
Samba Diallo dans L’Aventure ambiguë159 de Cheikh Hamidou Kane, mais aussi à
l’admission de son identité frontalière.

2.2.2. La quête identitaire de Salie en France

Fatou Diome représente son protagoniste principal en tant que jeune femme afri-
caine, qui ressent le besoin de vivre sa propre vie et de trouver sa propre identité.
«Désireuse de respirer sans déranger, afin que le battement de mon cœur ne soit
plus considéré comme un sacrilège, j’ai pris ma barque et fait de mes valises des
écrins d’ombre »160. Selon la devise « la distance libère »161, l’émigration en France
lui sert de stratégie identitaire pour y entamer sa quête identitaire. Il ressort que
Salie entreprend son voyage en France avec son nouveau mari français, pour y
approfondir de plus ses études162.

Cependant, en ombrageant sa nouvelle idylle familiale avec sa couleur de peau,
elle rencontre très vite les réticences racistes de la famille de son mari qui accepte
seulement une « Blanche-Neige »163. Ce rejet témoigne donc du destin des migrants
noirs auquel Frantz Fanon et en particulierWilliamB. Cohen faisait allusion dans son
livre Français et Africain. Les Noirs dans le regard des Blancs 1530-1800. Dans cette œuvre,
il raconte le sort des migrants antillais qui étaient déjà français, mais représentaient
pourtant des « victimes non pas de xénophobie mais plutôt de racisme puisque
leur race semblait être la seule chose qui les distinguait d’un bon nombre d’autres
Français »164. Il s’agit de la première fois que Salie est perçue en tant qu’« étrangère »,
définie selon le Haut conseil à l’intégration (HCI) comme «personne qui ne peut se
prévaloir de la nationalité française quelque soit son lieu de naissance »165. C’est donc
la première fois qu’elle entre en contact avec les conditions dures des « immigrés »
en France, décrit comme « […] personne née étrangère, à l’étranger, qui s’est installée
en France- l’immigré a pu, au cours de la vie, acquérir la nationalité française »166.
Lorenzo Prencipe, qui fait de la recherche sur «migration » et «mondialisation » à
l’Université deMilano-Bicoccia, compare le statut social d’un « immigré » à ceux d’un

159. Kane 1988.
160. LVA 2004, p. 226.
161. Ibid., p. 43.
162. Cf. LVA 2004, p. 36.
163. LVA 2004, p. 43.
164. Thomas et al. 2013, p. 40.
165. Ibid., p. 36.
166. Ibid.

77



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

« immigrant », «migrant » et « émigrant ». Prencipe conclut que la notion « immigré »
est condamnée :

à fixer l’individu dans une condition donnée. […] Catégorisé/e de cette manière,
il/elle gardera les marques du passé - d’autant plus que ces termes sont aussi
appliqués à toute une catégorie des gens qui n’ont jamais migré (la deuxième ou
troisième génération)167.

L’immigration de Salie commence donc déjà avec un échec parce que son mariage
raté est accompagné d’espoirs insatisfaits qu’elle avait accumulés lors de sa vie en
France. Ceci provoque chez Salie, en plus de la solitude, un état sans orientation
et sans destination. Nous constatons alors une perte de marqueurs d’identité chez
Salie, ce qui a comme conséquence une crise identitaire. Comme stratégie identitaire
lui sert d’abord une orientation vers le style de vie occidental. Elle décrit sa nouvelle
phase de vie avec les images suivantes : « Les pieds modelés, marqués par la terre
africaine, je foule le sol européen. Un pas après l’autre, c’est toujours le même geste
effectué par tous les humains, sur toute la planète »168. En négociant de nouveau
son identité et en cherchant de nouveau ses points de repères, Salie, la « féministe
modérée »169 se promet de sa vie en Occident une vie en liberté, et la possibilité
de pouvoir poursuivre sa carrière. Mais comment se réalisera sa vie en Occident ?
Et comment percevra-t-elle les différences entre le style de vie des Occidentaux et
le style de vie des Africains ? Ou, si nous reformulons les questions d’une autre
manière : Quelle influence aura la terre européenne sur l’identité et l’habitus de
Salie ?

Salie perçoit de sa perspective rétrospective que son nouveau style de vie occidental
semble marqué par la performance et des objectifs bien définis pendant que son
ancien style de vie africain a été forgé par le destin, le hasard et l’espoir infini170.
Nous retrouvons deux aspects qui pourraient avoir exercé un certain attrait sur
notre personnage à son arrivée en France : Premièrement, Salie est attirée par la
modernité qui règne dans l’Occident à tel point qu’elle dénomme les Occidentaux
une «meute moderne »171. Cette modernité occidentale va de pair avec une certaine
apparence de bien-être économique, qui semble dissimuler la perception de l’immi-
grée africaine. Deuxièmement, les Occidentaux semblent disposer selon Salie d’un
«destin intériorisé »172 qui les laisse « agir comme des robots sans jamais s’en rendre
compte »173.

167. Ibid., p. 37.
168. LVA 2004, p. 13.
169. Ibid., p. 41.
170. Cf. LVA 2004, p. 14.
171. LVA 2004, p. 14.
172. Ibid.
173. Ibid.

78



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

Au début, Salie s’entête à poursuivre ses études comme chaque étudiante en France.
Mais elle est vite rattrapée par la réalité d’une immigrée africaine, parce qu’elle
doit travailler parallèlement en tant que femme de ménage174. Elle comprend vite
qu’elle est déchirée entre le souhait de vouloir s’habituer au style occidental pour
« réussir »175 ‘de la manière européenne’ et le souhait de vouloir « réussir » ‘de la
manière africaine’ :

Ayant choisi un chemin complètement étranger auxmiens, je m’acharnais à tenter
de leur en prouver la validité. Il me fallait « réussir » afin d’assumer la fonction
assignée à tout enfant de chez nous : servir de sécurité sociale aux siens. Cette
obligation d’assistance est le plus gros fardeau que traînent les émigrés. Mais,
étant donné que notre plus grande quête demeure l’amour et la reconnaissance
de ceux que nous avons quittés, le moindre de leurs caprices devient un ordre176.

Dans cette citation, Salie décrit alors sa lutte identitaire, car elle veut aussi « réussir »
‘de la manière africaine’. Cela signifie qu’elle veut faire office d’une sécurité sociale
pour son demi-frère adoré, Madické.

Madické a été élevé en tant que fils du nouvel homme de la mère de Salie selon
l’habitus communautaire avec l’objectif de devenir un ‘vrai homme’177. Comme
beaucoup d’adolescents africains, Madické court derrière une bulle de rêve et veut
devenir un footballeur, pour pouvoir émigrer un jour comme footballeur très sollicité
en France. La France comme pays développé est, en conséquence, sa vision du
paradis sur terre : «Au paradis, on ne peine pas, on ne tombe pas malade, on ne
se pose pas de questions […] »178. C’est la raison pour laquelle, du point de vue de
Madické, Salie est en train de profiter d’un style de vie européen qui est luxueux
et sans souci, représentant un avantage inestimable : «Comment aurais-je pu lui
faire comprendre la solitude de l’exil, mon combat pour la survie et l’état d’alerte
permanent où me gardaient mes études ? »179. Mais en réalité, la vie de Salie est
marquée de solitude, d’un combat de survie et de soucis pour ses études qu’elle est
en train de négliger. En plus, elle est prise de remords parce qu’elle se sent comme
une hypocrite « qui jouait à l’éternelle écolière »180 au lieu de cultiver son pays
africain et de nourrir la progéniture non-existante. Madické lui fait des reproches
face à ce constat et augmente ainsi ses demandes matérialistes de plus en plus. Pour

174. Cf. Ibid., p. 43.
175. LVA 2004, p. 44.
176. Ibid., p. 44s.
177. Cf. Ibid., p. 40.
178. LVA 2004, p. 43.
179. Ibid.
180. LVA 2004, p. 44.

79



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

pouvoir devenir un grand footballeur181, il espère que Salie lui paye un billet d’avion
et lui trouve un club français où il pourra entamer sa carrière :

Une seule pensée inondait son cerveau : partir ; loin ; survoler la terre noire pour
atterrir sur cette terre blanche qui brille de mille feux. Partir sans se retourner. On
ne se retourne pas quand on marche sur la corde du rêve. Aller voir cette herbe
qu’on dit tellement plus verte là où s’arrêtent les dernières gouttes de l’Atlantique,
là-bas, là où les mairies paient les ramasseurs de crottes de chiens, là où même
ceux qui ne travaillent pas perçoivent un salaire. Partir donc, là où les fœtus ont
déjà des comptes bancaires à leur nom, et les bébés des plans de carrière182.

Mais comme Salie ne peut pas satisfaire son souhait, il lui fait plusieurs reproches
graves qui révèlent qu’elle est perçue par son frère depuis son émigration commeune
occidentalisée et une individualiste, c’est-à-dire comme une Autre183. En la mettant
face à lui-même,Madické lui reproche de se croire plusmaligne que tout le monde et
d’être déjà vraiment occidentalisée184. Dans ce reflet métaphorique, il identifie Salie
en tant que l’Autre, devenue une individualiste, parce qu’elle critique les coutumes
africaines qui représentent pourtant pour Madické et son environnement la base
de la vie en Afrique185. Cette réflexion énoncée par Madické au téléphone, a pour
effet que Salie tombe dans un état second sur son canapé186. C’est ici que son être
frontalier apparaît :

Métamorphose ! Je suis une feuille de baobab, de cocotier, de manguier, de quin-
quéliba, de fégné-fégné, de tabanany, je suis un fétu de paille. Faux, puisque le
vent ne m’emporte pas ! Mémamorphose ! Je suis un bloc de ce mur, un carré de
marbre, de granit, une boule d’onyx. Je suis un buste de Rodin, une statue de
Camille Claudel187.

Nous voyons ici que Salie introduit d’une manière exagérée par la métamorphose
son changement d’identité : d’abord l’identité africaine et ensuite l’identité française.
Mais tout à coup, elle se rend compte qu’elle est ni l’un ni l’autre, elle fait toujours
un mouvement de va-et-vient qui « participe au tissage du temps »188. Ici, elle décrit
donc le processus créatif de son évolution identitaire qui se trouve en mouvement
permanent pendant toute sa vie.

181. Cf. LVA 2004, p. 139.
182. LVA 2004, p. 165.
183. Cf. LVA 2004, p. 141.
184. Ibid., p. 141.
185. Ibid.
186. Ibid., p. 142
187. LVA 2004, p. 141s.
188. Ibid., p. 142

80



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

2.2.3. Le retour de Salie en Afrique

Salie retourne en Afrique, grâce au mécanisme d’un habitus clivé et à cause de son
envie irrésistible de remonter à la source189 : « Pourtant, revenir équivaut pour moi
à partir. Je vais chez moi comme on va à l’étranger, car je suis devenue l’autre pour
ceux que je continue à appeler les miens »190. Dans cette citation, nous retrouvons
des parallèles à l’évolution identitaire d’Ayané. Salie est aussi toujours tourmentée
par l’idée récurrente de partir, puisqu’elle y pense déjà au moment de son retour
en Afrique191. Mais c’est surtout sa compréhension de « l’étranger » et de « l’ Autre »
qui est très similaire à celle d’Ayané. La communauté traditionnelle ne l’accepte pas
comme une fille ordinaire de l’île Niodor. Elle se trouve, suite à son habitus différent,
en mouvement continu selon l’évolution de son identité. L’habitus dynamique de
Salie représente donc le contraire de l’habitus reproductif de la communauté insu-
laire. Cette différence mène à l’exclusion de Salie. Mais contrairement à Ayané, Salie
veut appartenir partiellement à la communauté insulaire et appeler ces personnes
‘les siennes’, bien qu’elle ne soit pas toujours d’accord avec leur tradition ou leur
vision du monde.

Donc, il s’agit d’un retour en Afrique de son plein gré, contrairement à celui d’Ayané
qui peut être considéré comme un ‘retour forcé’ à cause de la mort de sa mère.

Mais arrivée sur l’île, Salie est confrontée avec l’idéologie communautaire qui dit
qu’il faut tout partager. La maxime est : « Bien de chacun, bien de tous »192, elle est
donc obligée de venir en aide à chacun, surtout sur le plan financier pour qu’elle
ne soit pas perçue comme une égoïste. Le soutien des fainéants en fait partie, les
maintenant dès son arrivée dans une dépendance chronique, par exemple à travers
de la nourriture193. Le reproche d’individualisme et d’égoïsme réapparaît également
dans l’analyse de l’identité de Salie qui a choisi son chemin à son gré. En se trouvant
toujours confrontée à l’argument péremptoire de la communauté de ‘l’Occident
obèse face au tiers-monde rachitique’194, elle choisit la tactique de partager ses
économies et de cacher la peine qui a été nécessaire pour les amasser en consta-
tant : « Le tiers-monde ne peut voir les plaies de l’Europe, les siennes l’aveuglent ; il
ne peut entendre son cri, le sien l’assourdit »195. En plus, elle renforce son contact
avec Monsieur Ndétare dont elle apprécie de plus en plus la compagnie ; à cause de

189. Cf. LVA 2004, p. 166.
190. LVA 2004, p. 166.
191. Cf. LVA 2004, p. 166.
192. Ibid., p. 167.
193. Cf. LVA 2004, p. 167.
194. Ibid.
195. LVA 2004, p. 44.

81



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

leurs statuts marginalisés, mais acceptés dans le village196. Pendant son retour, elle
se rend également compte que sa grand-mère, sédentaire, est devenue pour elle la
phare et l’ultime port d’attache pour son « bateau émotionnel »197.

Pourtant, bien qu’elle semble se rapprocher de l’habitus communautaire des habi-
tants du village, les femmes continuent de garder leurs distances à Salie. Il semble
exister un accord commun et tacite entre Salie et les femmes que nous interprétons
en tant que tactique identitaire des femmes du village pour préserver leur habitus
communautaire. Les notions suivantes qui soulignent le désaccord tacite : « activité
solitaire », « bras croisés », « dédain » «dispensait de toute formalité », « assoiffé
d’affection »198. Une explication de ce phénomène réside dans l’inexpérience des
tâches et mœurs domestiques des femmes, dont elle a été exclue dès son enfance.

Dans les régions rurales de l’Afrique, les tâches domestiques traditionnelles sont
selon Coquery-Vidrovitch « l’approvisionnement en eau ou en bois de chauffe, le
jardinage de proximité, et le petit commerce de subsistance et de voisinage »199.
De plus, les femmes s’occupent des tâches reliées à la fonction reproductrice, qui
comporte en moyenne un enfant tous les trois ans200.

Étant donné que Salie est considérée en tant que fainéant et égoïste à cause de sa
passion pour l’écriture et les livres, elle continue d’être isolée des femmes de la
communauté niodoise201. Dès son enfance, l’habitus qui se différencie des autres
femmes du village, la conduit à l’isolement. Cet isolement entraîne son silence car
elle ne veut pas s’exposer aux reproches des femmes. Ainsi, elle engage ce silence
comme une arme dans son conflit silencieux. Mais la réaction des femmes n’est que
d’ignorance, similaire à la réaction des femmes du village d’Eku. Par conséquent, la
conversation et l’explication entre Salie et les femmes ne semblent plus possibles
ainsi que la négociation d’un code commun : «Chaque cahier rempli, chaque livre
lu, chaque dictionnaire consulté est une brique supplémentaire sur le mur qui se
dresse entre elles et moi »202. Le mur est ressenti par Salie en tant que frontière
entre « deux » visions du monde différentes. Depuis sa prime socialisation, Salie
parle une autre langue, ceci d’un côté, à cause des codes non-conformes à ceux de la
communauté et de l’autre à cause de sa formation scolaire et personnelle. C’est donc
l”habitus en mouvement’ de Salie qui laisse agrandir la différence entre elle-même
et le reste de la communauté :

196. Cf. LVA 2004, p. 191.
197. Ibid.
198. LVA 2004, p. 170.
199. Coquery-Vidrovitch 2013, p. 20.
200. Cf. Coquery-Vidrovitch 2013, p. 20.
201. Cf. LVA 2004, p. 171.
202. Ibid., p. 171.

82



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

La communauté traditionnelle est sans doute rassurante mais elle vous happe et
vous asphyxie. C’est un rouleau compresseur qui vous écrase pour mieux vous
digérer. Les liens tissés pour rattacher l’individu au groupe sont si étouffants
qu’on ne peut songer qu’à les rompre203.

Dans ce portrait social, Salie représente métaphoriquement la communauté tra-
ditionnelle en tant que ‘rouleau compresseur’, c’est-à-dire en tant qu’instrument
dangereux, sinon mortel. Même les liens communautaires, normalement usuels
pour la participation à la vie communautaire, sont ressentis par Salie en tant que
risques vitaux pour l’épanouissement libre de son habitus divergent et de son iden-
tité frontalière. Salie a le sentiment d’être prisonnière de l’habitus communautaire,
comme Ayané. L’idée de la ‘rupture’ des liens communautaires, tissés au cours de la
vie de Salie, va de pair avec l’idée récurrente du ‘partir’. Par conséquent, elle avoue :
« j’avais compris que partir serait le corollaire de mon existence »204. À cause de son
être oscillant et de son habitus élargissant, elle refuse l’imposition du sentiment
d’appartenance : « Le sentiment d’appartenance est une conviction intime qui va de
soi ; l’imposer à quelqu’un, c’est nier son aptitude à se définir librement »205. Par
conséquent, la mélancolie occupe une place prépondérante dans sa vie : « Évoquer
mon manque de France sur ma terre natale serait considéré comme une trahison,
je devais porter cette mélancolie comme on porte un enfant illégitime, en silence
et avec contrition »206. Salie se sent responsable pour son déchirement intérieur
puisqu’elle ressent douloureusement la nostalgie pour ‘l’ailleurs’207 : « Chez moi,
j’étais nostalgique de l’ailleurs, où l’Autre est mien autrement. Et je pensais à ceux
qui, là-bas, trouvent ma tristesse légitime et me consolent, quand l’Afrique me
manque »208.

Pour définir ce phénomène, Natalie Etoké209, écrivaine camerounaise a forgé dans
Melancholia africana. L’indispensable dépassement de la condition noire le concept épo-
nyme de «melancholia africana » qui décrit « comment les Subsahariens et les Afro-
descendants gèrent la perte, le deuil et la survie dans une pratique du quotidien,
contaminé par le passé »210. Le concept d’Etoké témoigne de la coexistence avec
l’Autre qui « se caractérise par des déséquilibres et des conflits hérités de la ren-
contre originelle qui parasitent la dynamique relationnelle »211. La mélancolie de
Salie est une partie, tant de son identité rhizomatique, tant de son altérité. Dans

203. Ibid.
204. LVA 2004, p. 225.
205. Ibid., p. 172.
206. Ibid., p. 181.
207. Cf. Ibid., p. 246.
208. Ibid., p. 181.
209. Etoké 2010.
210. Etoké 2010, p. 27.
211. Ibid.

83



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

les moments pleins de mélancolie, Salie a recours à l’écriture en essayant de guérir
cette douleur de ne se sentir nulle part ‘chez elle’. Car elle semble posséder «des
mots trop limités pour servir de pont entre l’ici et l’ailleurs. […] Finalement, des
mots-valises au contenu prohibé, dont le sens, malgré les détours, conduit vers un
double soi : moi d’ici, moi de là-bas »212. De cette façon, l’exil est aussi bien devenu
‘sa fatalité’213 que l’expression de son illégitimité, dû à son altérité permanente et
non-acceptée de la société niodoise : « Étrangère en France, j’étais accueillie comme
telle dans mon propre pays : aussi illégitime avec ma carte de résident qu’avec ma
carte d’identité ! »214. Nous concluons finalement que Salie se définit librement en
tant qu’être hybride, même en se référant à son écriture :

Être hybride, l’Afrique et l’Europe se demandent, perplexes, quel bout de moi
leur appartient. […] Exilée en permanence, je passe mes nuits à souder les rails
qui mènent à l’identité. L’écriture est la cire chaude que je coule entre les sillons
creusés par les bâtisseurs de cloisons de deux bords. Je suis cette chéloïde qui
pousse là où les hommes, en traçant leurs frontières, ont blessé la terre de Dieu215.

Avec sa définition de l’hybridité, Salie nous fournit déjà une image très précise de
son identité frontalière. Elle se sent comme une ‘exilée en permanence’, occupée
continuellement avec son travail identitaire. Comme outil de travail, elle a choisi
l’écriture, à travers laquelle elle arrive à réfléchir sur ses sentiments d’appartenance.
En décrivant sa vie en tant qu’identité frontalière, elle l’esquisse comme cicatrice
dérangeante. Elle se définit ainsi en tant que cicatrice qui rappelle les blessures
provoquées par les hommes pendant la construction des frontières, ayant comme
tâche de limiter des nations, des mémoires collectives et des sentiments d’appar-
tenance. Par conséquent, elle se perçoit comme une « étrangère partout »216 qui
vit surtout à travers sa mémoire. Dans le contexte de sa quête identitaire, elle se
prononce également sur sa compréhension de la notion frontière : « Le bleu et le
rouge, les chants et les loups, je les ai dans la tête. Je les emporte partout avec moi.
Où qu’on aille, il y aura toujours des chants et des loups, ce n’est pas une question
de frontières »217. En portant son identité frontalière n’importe où avec elle, elle
prouve que son identité se trouve en mouvement, se meut librement et ne peut pas
être limitée par des frontières.

212. LVA 2004, p. 224s.
213. Cf. Ibid., p. 225.
214. Ibid., p. 197.
215. Ibid., p. 254.
216. Ibid., p. 227.
217. LVA 2004, p. 254.

84



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

2.2.4. La renaissance de Salie

Bien qu’elle soit heureuse d’être retournée en Afrique, se trouvant de nouveau liée
au rythme du tam-tam et à ses racines africaines ainsi qu’à son habitus consolidé en
Afrique218, Salie veut encore une fois partir en France. Pour se libérer de son illégiti-
mité, elle définit « partir » comme « avoir tous les courages pour aller accoucher de
soi-même, naître de soi étant la plus légitime des naissances »219. Par conséquent, elle
donne à la notion de « naissance » une autre signification, une nouvelle importance
plus positive, et elle conclut : «Date et lieu de naissance ? Ici et maintenant. Papiers !
Ma mémoire est mon identité »220. Nous identifions donc la mémoire de Salie en
tant que marqueur de son identité frontalière :

Partir, c’est porter en soi non seulement tous ceux qu’on a aimés, mais aussi ceux
qu’on détestait. Partir, c’est devenir un tombeau ambulant rempli d’ombres, où
les vivants et les morts ont l’absence en partage. Partir, c’est mourir d’absence. On
revient, certes, mais on revient autre. Au retour, on cherche, mais on ne retrouve
jamais ceux qu’on a quittés221.

2.3. Maman je reviens bientôt - Retour au royaume d’enfance

Avec l’œuvre Maman je reviens bientôt222 d’Itoua Ndinga, nous entamons un chan-
gement de perspective, parce que le lieu de résidence du narrateur congolais est
principalement Paris. Cela signifie pour notre analyse de l’identité du ‘chercheur
d’Europe’, un renforcement autour du domaine de la condition de vie des immi-
grés africains en France, un sujet qui a été déjà abordé par Salie dans Le Ventre de
l’Atlantique.

Bien qu’il décrive dans la lettre à sa mère ses considérations objectives et ses motiva-
tions concrètes pour un retour au pays natal, il nous fournit également sa motivation
principale pour son départ en France : «Car je ne cherche pas à devenir autre chose
que moi-même »223. Cette citation révèle qu’il entreprend son voyage à Paris pour
continuer sa quête identitaire en Europe, pour devenir d’autant plus soi-même -
sans se dissimuler. C’est d’une importance primordiale pour lui parce qu’il a déjà
fait l’expérience, chez d’autres immigrants africains, que la dissimulation représente

218. Cf. LVA 2004, p. 194s.
219. LVA 2004, p. 226s.
220. Ibid., p. 227.
221. Ibid.
222. Itoua-Ndinga 2014.
223. MJRB 2014, p. 16.

85



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

un danger constant, surtout en rapport avec la culture française et son ancien rôle
colonisateur224.

Le roman porte donc surtout sur le « penser de la décision »225 ainsi que sur la
comparaison de deux possibilités. Le narrateur dévoile déjà sa décision dans le
titre du roman ou dans sa lettre à sa mère, et il emporte le lecteur à travers son
récit à la première personne dans la construction active de sa quête identitaire.
Contrairement aux romans précédents qui nous ont fourni une description presque
chronologique de leur construction identitaire au cours de la vie des narrateurs,
la lettre du ‘chercheur d’Europe’ nous donne seulement un court aperçu d’une
période de sa vie – à savoir, un aperçu de son séjour à Paris. Cependant cela nous
permet d’observer la modification de son habitus pendant son intégration dans la
société française. Va-t-il réussir à s’y intégrer ?

Dans le texte suivant, il s’agit d’analyser les éléments qui contribuent à la construc-
tion inconsciente ainsi qu’à la découverte consciente de son identité lors de son
séjour à Paris, que nous partageons en trois phases.

L’analyse de la perception de l’ « étranger » nous sert de point de départ, avec ses
multiples significations et allusions à l’identité et l’altérité comme un fil rouge à
travers nos analyses des romans postcoloniaux.

2.3.1. La première phase : Le ‘chercheur d’Europe’ dans la zone de transit

Dans Maman je reviens bientôt, l’étranger se définit pour le protagoniste surtout
par le substantif « dépaysement »226 en unifiant deux significations. La première
signification périphrase la détente et les sentiments de bonheur à cause de son
arrivée avec succès à Paris :

J’étais tout juste dépaysé. Car, je savais pertinemment que la France qui se donnait
à moi en spectacle, c’est cette France que j’avais lue dans les manuels d’histoire et
de géographie, une France moderne où les machines jouaient les humains, où
l’artificiel rongeait le naturel227.

La première perception de la France, lors de l’arrivée du protagoniste, apparaît
illusoire - on pourrait même dire onirique : « tout me paraissait lumineux, beau et
étrangement paradisiaque »228. De cette manière, c’est selon Lacan son subconscient
qui forme des oppositions binaires qui remontent aux stéréotypes accumulés avant

224. Cf. Ibid., p. 16.
225. MJRB 2014, p. 10.
226. MJRB 2014, p. 25.
227. Ibid.
228. Ibid.

86



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

son départ en Afrique. D’un côté, il oppose la société française moderne à la société
africaine traditionnelle. De l’autre, il compare l’artificiel avec le naturel. Il s’agit
donc d’un dépaysement désiré, qui semble introduire un changement positif dans
la vie. En conséquence, nous interprétons son état de dépaysement ainsi que sa
première réaction positive par rapport au pays désiré - la France – en tant qu’ex-
pression de son désir inconscient. Il s’agit donc d’une manifestation de son désir
d’intégration et d’assimilation pour réaliser une meilleure vie en France. Son voyage
est ainsi accompagné d’illusions variées – un savoir rassemblé par le protagoniste
au travers de la lecture des livres d’histoire et de géographie. Cependant, il est tout
de suite détourné de sa vision illusoire de Paris, parce qu’il perçoit consciemment
les regards des gens à l’aéroport Roissy-Charles-de-Gaulle, l’espace symbolique du
transnationalisme :

Ils faisaient beaucoup attention à nous comme si nous étions des gens à civili-
ser. Au travers des regards qui étaient les leurs, je comprenais qu’ils nous prenaient
pour de veules albatros pleins de gaucherie, pour des moins-que-rien, fils… de per-
sonne, ou pour des êtres semblables aux Kanaks de l’exposition coloniale de 1931
dont parle aisément Didier Daeninckx dans Cannibale229.

Avec l’expression « gens à civiliser », il attire l’attention sur le passé historique des
Africains, forgé par le colonialisme et la mission civilisatrice des colons. Car le but
de la mission civilisatrice était de former des prototypes culturels français pour ainsi
diffuser leur idéologie à travers les écoles coloniales230. La citation suivante souligne
aussi son dégoût de la mission impératrice des anciennes puissances impériales de
l’Occident, imitant les campagnes de conquête de l’Antiquité :

Un sentiment à la fois de colère et de pitié s’emparait de moi ; sentiment de colère
parce que leur attitude de roi Pyrrhus marchant sur Romeme contractait les nerfs,
et sentiment de pitié parce que je comprenais, bien que gagné par la colère que je
réprimais, leur petite autosuffisance231.

Le regard, déjà décrit théoriquement dans le chapitre 2.1.1 de la première partie
et analysé auparavant dans le roman L’intérieur de la Nuit, paraît ainsi en tant que
symptôme primordial du postcolonialisme. Selon Lacan, il s’agit d’un signe carac-
téristique de l’inquiétude qui naît lors du contact entre les personnes vivant dans
les pays anciennement colonisateurs et les personnes originaires des pays ancien-
nement colonisés. Le sentiment d’inquiétude se manifeste chez notre narrateur en
conséquence par l’imagination d’insultes possibles comme « veules albatros pleins de
gaucherie », «moins-que-rien » et « fils … de personne »232.

229. Ibid., p. 26.
230. Cf. Thomas et al. 2013, p. 108.
231. MJRB 2014, p. 27.
232. Ibid.

87



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

Cette idée du narrateur a été suscitée par les regards méprisants des passants di-
rigés vers le protagoniste principal et ses camarades. À partir de ce moment, le
narrateur semble prendre conscience de l’image stéréotypée que les Français se font
des Africains. Paradoxalement, sa propre perception est aussi pleine de préjugés, ce
qui mène à sa supposition que la plupart des personnes françaises se sont seulement
penchées sur la culture africaine et les collectivités africaines au travers de la litté-
rature française anticolonialiste. C’est la raison pour laquelle il se réfère au roman
antiraciste Cannibale de Didier Daeninckx de l’année 1998. Les êtres de Cannibale
auxquels le narrateur de Maman je reviens bientôt fait référence, sont des jeunes
kanaks de la population autochtone mélanésienne de Nouvelle-Calédonie dans le
Pacifique Sud. Dans le roman Cannibale233, ils sont ‘transplantés’ lors de l’Exposition
coloniale de 1931 au zoo de Vincennes à Paris, plus exactement dans un décor de
village calédonien, avec l’objectif d’être dressés afin de représenter leur île. Ce décor
fut rendu plus authentique, avec des animaux sauvages et d’autres indigènes des
colonies françaises, pour démontrer et éveiller auprès des visiteurs les soi-disant
traits de caractère d’un ‘nègre’ - ‘sauvage, agressif et belliqueux’. Probablement, ce
sont ces trois adjectifs que le narrateur reconnaît dans le regard des passants en
reflétant dans l’ensemble leur pensée stéréotypée. Car les termes comme «noir »,
ou au début « nègre », celui-ci interchangeable avec « esclave », correspondaient
jadis à ces stéréotypes coloniaux pour désigner des personnes originaires d’Afrique
subsaharienne ou des Antilles ainsi que des jeunes immigrés en France234. Depuis
les années 1980, ce terme a été changé pour le terme « black » qui reflète l’influence
de la culture américaine et britannique dans le vocabulaire français235. D’une ma-
nière rusée, le ‘chercheur d’Europe » répond avec un geste ouvert et aimable – avec
un sourire236. Ce sourire ne fait pas seulement office d’une arme pacifique pour
lui, mais l’aide particulièrement à guérir du regard des autres – ce regard qui fixe
son être étrange et exotique : «Ce petit sourire à mes lèvres permanent m’avait en
quelque sorte guéri du regard plus ou moins hautain de nos nobles maîtres aux
petites singeries de bonobos »237. Par conséquent, le sourire du ‘chercheur d’Europe’
déconstruit la frontière établie par l’imaginaire national, ce face-à-face dévalorisant
et hégémonique entre le regard ‘colonial’ et le regard ‘colonisé’. Dans cette scène
de transit, l’aéroport représente l’espace symbolique du « transnationalisme » – un
terme, « employé pour exalter la fluidité avec laquelle les idées, les capitaux et les
personnes se meuvent à travers les frontières »238. En tenant en compte son attitude
positive et combative, il trouve une aide dans le soutien des autres immigrés afri-

233. Daeninckx 1999.
234. Cf. Thomas et al. 2013, p. 22.
235. Ibid., p. 23.
236. MJRB 2014, p. 27.
237. Ibid., p. 27.
238. Riccio 2008,p. 5.

88



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

cains. Ensemble, ils représentent une brigade de douze personnes qui commencent
à vivre avec lui dans les premières semaines après son arrivée « dans cette France où
rien n’est donné, où tous se fichent de tous […] »239. Cette brigade symbolise non
seulement un « socle solide »240avec lequel il partage les mêmes expériences. Selon
notre interprétation, les douze immigrés africains représentent pour lui plutôt le
cordon ombilical le reliant à la culture africaine, comparable à la relation de Salie
avec son frère Madické.

La tradition africaine a ainsi une portée considérable pour les nouveaux immigrés,
parce qu’ils continuent à vivre selon lesmœurs et coutumes de leur tradition bantoue,
ceci par exemple en écoutant la musique traditionnelle241 ou en préparant le repas
inspiré de la cuisine africaine242 :

Vers onze heures du matin, le sommeil débarrassé de nos paupières, nous écou-
tions de la musique traditionnelle à partir d’un petit poste radio, une musique
pleine de nostalgie qui nous rendait de plus en plus nostalgiques : nous avions
tous des pensées tournées vers le bled, lorsque le son de la flûte, associé au chœur
des femmes, formait un tout cohérent et provoquait en chacun de nous une vive
émotion assortie de gouttelettes qui n’hésitaient pas à défier nos paupières243.

En vue de l’analyse de l’habitus, nous constatons ici que l’habitus du ‘chercheur
d’Europe’ est fortement enraciné dans la culture africaine. En particulier, grâce à ses
compagnons africains à Paris, le narrateur semble continuer d’être socialisé à travers
sa culture d’origine. À première vue, la double mention de « nostalgie » dans la
citation semble souligner notre hypothèse. Pourtant en y regardant de plus près, la
notion « nostalgie » symbolise dans ce contexte le concept de la mélancholia africana
qui a aussi des répercussions graves sur la vie du protagoniste principal. Il ressort
que la mélancholia africana annonce déjà un changement dans la vie du narrateur en
reliant ses expériences, rassemblées en Afrique avec ceux en France.

2.3.2. La deuxième phase : La crise identitaire et existentielle

Dans la deuxième phase du séjour, les immigrés sont donc forcés de s’adapter aux
conditions de vie misérables pour garantir leur survie. Ceux-ci sont marqués par
une « expérience d’inconfortation sociale, matérielle et citoyenne »244– c’est à dire
par une expérience qui périphrase la situation d’hébergement pitoyable, le manque

239. MJRB 2014, p. 51.
240. Ibid.
241. Cf. MJRB 2014, p. 52.
242. Ibid., p. 53.
243. Ibid., p. 52s.
244. Ibid.,p. 10s.

89



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

d’argent continu ainsi que le besoin de consommer des produits à bas prix. Ce style
de vie culmine pour le protagoniste même dans l’abus de l’alcool245.

Nous observons ici un report des objectifs, car le but primaire du narrateur consiste
dès maintenant dans son souhait de vouloir « travailler et gagner un peu de sous »246
pour sortir de sa situation d’hébergement précaire et pour s’acquitter finalement
des droits universitaires. Pendant que la nostalgie faisait tourner les pensées des
immigrés « vers le bled »247 dans les premières semaines de leur immigration, dans
les semaines suivantes et pendant leur tentative d’intégration, « la nostalgie liée à
notre pays natal s’effritait considérablement et tombait dans l’ignorance »248.

L’ignorance des sentiments nostalgiques entraîne par conséquent la rupture d’une
continuation de la tradition africaine dans la vie du chercheur d’Europe. Dans cette
phase de rupture avec les traditions africaines, il commence à abuser de l’alcool
pour supporter l’« insupportable »249. Incapable de moissonner des lauriers pour
ses efforts redoublés, il commence de plus à perdre de vue ses points de repère dans
cette France ‘insaissisable’ et à se poser des questions importantes250 : « Pourquoi
sommes-nous en France ? Notre avenir dans cette chambre a-t-il un sens ? Sommes-
nous capables de faire face aux innombrables exigences du bled ? »251. Le ‘chercheur
d’Europe’ sensible qui commence à s’appeler « pauvre miséreux »252, tombe dans
une crise identitaire. Son comportement déviant prouve que son habitus est aussi à
la dérive, puisqu’il s’approprie des habitudes qu’il perçoit et décrit dans sa lettre
rétrospective et explicative comme négatives, nocives et dérangeantes, dues aux
mauvaises conditions de vie253. En effet, ces nouvelles conditions de vie reflètent les
conditions de vie d’un immigrant africain illégal. Exploité en tant quemain-d’œuvre
à bon marché, sans possibilité de continuer régulièrement ses études et sans droits
civils, il réalise que son ‘aventure européenne’ est en train de devenir un désastre :

C’était un travail éprouvant qui ne rimait aucunement avec ma vie d’étudiant.
Mais je n’avais pas le choix parce que je devais m’acheter un titre de transport,
me nourrir, m’habiller, mais encore vous envoyer – à toi et à ma défunte sœur –
un peu de grisbi254.

245. Cf. MJRB 2014, pp. 51ss.
246. Ibid., p. 55.
247. Ibid., p. 52.
248. Ibid., p. 55.
249. Ibid., p. 53.
250. Cf. MJRB 2014, pp. 53ss.
251. MJRB 2014, p. 54.
252. Ibid., p. 62s.
253. Cf. MJRB 2014, p. 52
254. MJRB 2014, p. 61.

90



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

En racontant des anecdotes sur des situations absurdes, il montre comment il est
forcé de s’habituer aux mœurs françaises qui lui paraissent étranges :

Mais il n’y avait guère encore de toilettes publiques à la Défense à cette période, le
seul endroit où les usagers se rendaient était le McDonald’s, encore fallait-il ache-
ter unMc morning qui vous donnait accès aux toilettes, en glissant dans un orifice,
une pièce de métal ronde que le vendeur vous remettait lors de l’échange255.

Son séjour devient ainsi « une torture morale et physique »256 comme il souffre
des conséquences négatives physiquement et psychiquement. La rencontre impré-
vue avec la police nationale dans l’appartement qu’il partage alors avec les autres
immigrants, renforce son sentiment d’être une personne indésirable dans la so-
ciété française, un homme sans valeur257. Dans l’appartement, la police nationale
recherche les anomalies qui pourraient apparaître étranges et hors lignes ‘à leurs
yeux’. Vu sous l’angle du « chercheur de l’Europe » se sont de nouveau « les yeux des
autres » qui lui montrent leurs perspectives racistes, en rapport avec la morale et les
convenances ‘françaises’. Cependant, sa capacité de réfléchir sur son comportement
d’une manière critique et d’analyser son abus d’alcool en tant que trahison à la
tradition familiale prouve de nouveau qu’il est une personne capable à surmonter
des crises, en particulier en utilisant des tactiques identitaires. Dans cette crise iden-
titaire, il recourt en conséquence régulièrement en tant que tactique identitaire, aux
éléments de la tradition de la famille Ndinga. Ces éléments lui procurent la stabilité
et le support psychique. Pour en énumérer seulement quelques-uns, nous avons
choisis les citations suivantes :

j’avais les pieds croisés comme l’exige la tradition des Ndinga, lorsqu’ils sont à
tort accusés et trainés devant les tribunaux258 ; […] je repris mes esprits après
avoir mâché une tranche de noix de kola, trois graines de piment indigène et
bu un verre d’eau, comme l’exige toujours la tradition de chez nous, en pareille
circonstance259.

La spiritualité et la morale sont d’autres éléments africains qu’il avait assumés de
ses ancêtres africains et qui font en même temps office de marqueurs de son identité.
Lors de son séjour à Paris et pendant le processus d’élargissement de son habitus,
ces éléments apparaissent régulièrement, par exemple dans la perception d’une
panthère invisible, leur animal protecteur260 ou dans une querelle pendant son
travail de valet de chambre. Ils se mélangent avec les nouveaux éléments adaptés de
la culture française. Ces marqueurs d’identité, développés pendant la première et la

255. Ibid., p. 70s.
256. Ibid., p. 62.
257. Cf. MJRB 2014, p. 58.
258. Ibid., p. 57.
259. Ibid., p. 72.
260. Cf. MJRB 2014, p. 72.

91



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

deuxième socialisation en Afrique, semblent lui donner confiance en soi-même. Ils
l’aident à surmonter cette crise identitaire. De cette manière, il affirme son identité
de la manière suivante : « […] parce que j’avais confiance en moi, et que je savais
d’où je venais »261. En plus, il y a l’esprit de son père défunt qui l’accompagne
en toute circonstance, en particulier pendant sa lutte de survie dans cette France
qui lui semble se volatiliser : « Elle était ailleurs. Il fallait donc la rattraper…mais
comment ? »262.

Nous concluons ainsi que le chercheur d’Europe a échoué à trouver ‘cette France’,
issue de ses illusions et de ses expectations avant son émigration. Malgré ses ten-
tatives d’intégration, il constate que son rêve est devenu un cauchemar, car il a
l’impression de mener une vie de « prisonnier de guerre »263. Nous notons au-delà
que l’allusion aux conditions de vie semblables à celles d’un prisonnier ou d’une
prisonnière, aussi présente dans les récits d’Ayané et de Salie, est une expression
pour les effets seconds d’une identité frontalière. Le ‘chercheur d’Europe’ prend
par conséquent la décision de « rentrer au bercail »264. Mais finalement, il retrouve
ses ressources mentales grâce à l’esprit de son frère défunt, Albert, qui renforce
sa volonté de s’accrocher sans cesse aux études et d’aller aussi loin que possible
dans cette France insaisissable265. Le roman porte donc aussi sur l’habitus clivé,
c’est-à-dire « […] sur la recherche pratique de solutions acceptables et valables de
sortie de crises existentielles »266.

2.3.3. La troisième phase : Apprendre à devenir soi-même

Dans sa troisième phase à Paris, il commence une meilleure vie grâce à plusieurs
changements habituels. D’abord, il commence à travailler en tant qu’enquêteur sur le
réseau ferré RATP et SNCF267. Il gagne non seulement plus d’argent, mais aussi une
meilleure connaissance de la France. Comme il se sent plus intégré dans la société
française, il se penche ensuite sur les théories philosophiques de Camus, Proust
et Sartre et commence à mieux comprendre la complexité existentielle et la vie en
société268. Ainsi, la troisième phase de son séjour parisien marque l’intégration des
éléments de la culture française dans son habitus.

261. MJRB 2014, p. 59.
262. Ibid., p. 74.
263. Ibid., p. 51.
264. Ibid., p. 84.
265. Cf. MJRB 2014, p. 84.
266. MJRB 2014, p. 10s.
267. Cf. MJRB 2014, p. 97s.
268. Ibid., p. 102s.

92



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

Mais cette phase trouve une fin brusque, car suite à une décision juridique, les préfets
ne renouvellent plus les titres de séjour. Dès cet instant, le ‘chercheur d’Europe’
possède seulement un récépissé de trois mois sans autorisation à travailler269. Ainsi,
il termine ses recherches de sa quête identitaire en prenant la décision de retourner
au Congo. Mais est-ce qu’il est réellement devenu soi-même ? Si nous considérons
sa progression dans le processus du ‘devenir’, c’est-à-dire de sa propre construction
d’identité, nous répondons par l’affirmative à cette question.

Après avoir obtenu des petits aperçus dans sa transformation de l’habitus, influencée
par de nouveaux éléments de la culture française lors de son processus d’intégration,
son être frontalier reparait à la fin de son récit rétrospectif. Le chercheur d’Europe
aborde aussi le sujet du racisme en résumant ses expériences en France à la fin de
sa lettre. Pour rassurer sa mère, il prétend qu’il n’a jamais été en proie aux préjugés
racistes. Cependant, dans la première phase de son séjour, nous avons vu que cette
affirmation est au devant de la vérité. Par conséquent, sans légitimer le racisme
comme idéologie et / ou courant de pensée en France, il admet qu’il perçoit les
racistes en France en tant que «minorité de gens que je qualifie sans regrets de
petits attardés mentaux ramant à contre-courant de l’histoire et de l’évolution de
monde »270. Ainsi, il se prononce en faveur du progrès et en faveur d’une vision du
monde positive de sa mère. Ceci symbolise un acte de bonté et de clairvoyance parce
que la question de la race représente en réalité un problème récurrent en France.
Dans ce contexte, Susan Peabody et Tyler Stovall constatent que

l’on ne peut comprendre les questions de race en France sans prendre l’expérience
coloniale en considération. […] La race est un facteur significatif de la vie en
France depuis ces trois derniers siècles ; ce n’est pas quelque chose qui s’est
passé soudainement avec l’essor de ce que l’on appelle les immigrés de seconde
génération dans les années 1980271.

Le narrateur conclut ainsi que la France est un pays d’accueil et d’hospitalité, qui
s’occupe également des étrangers en situation irrégulière. Il ajoute que la France
met à disposition pour ceux-ci l’A.M.E., c’est-à-dire un dispositif pour bénéficier
d’un accès aux soins après trois mois de séjour permanent sur le territoire : « Sais-tu
maman, pourquoi l’homme politique africain est incapable de mettre sur pied de
tels dispositifs ? Parce qu’il ne s’aime pas lui-même et est incapable d’aimer son sem-
blable »272. Avec cette question rhétorique, le fils dénonce plutôt l’état inacceptable
de quelques pays africains dont les politiques aspirent plus à devenir l’Autre qu’à
s’identifier et se solidariser avec leurs semblables. Ce sujet, c’est-à-dire l’identité

269. Cf. MJRB 2014, p. 104.
270. MJRB 2014, p. 106.
271. Ibid., p. 29.
272. Ibid., p. 106s.

93



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

culturelle dans les pays, sera analysé d’une manière plus profonde dans la troisième
partie.

Il fait aussi allusion aux ‘prétendus Parisiens’ africains qui savent donner l’impres-
sion d’avoir réussi en France. Selon les descriptions du narrateur, ces « faussaires,
contrefacteurs et aigrefins de renom»273 sont admirés et loués par leurs familles afri-
caines comme ils sont dépendants de l’aide financière et matérialiste qu’ils espèrent
régulièrement des ‘nouveaux Européens’. Comme le narrateur ne se conforme pas
à ces règles implicites, il devient la honte de sa famille, et au-delà, la risée de son
village natal. Par conséquent, il se positionne dans le champ des Africains de la
diaspora par son caractère individualiste et sa stratégie identitaire, différente des
autres Africains : « Je suis donc différent de ceux-là, de vos prétendus Parisiens, qui
ne sont que de gros vendeurs d’illusions. […] Ici en France, je vis ma vie à mon
rythme ; je ne cherche pas à danser en suivant le rythme des autres »274. Au début
de la phrase, il affirme son identité avec ces petits mots « je suis », de façon que nous
concluons que l’ancien chercheur d’Europe est devenu soi-même au cours de son
voyage. De la manière suivante, il continue l’affirmation de son identité :

Ce que je n’ai pas été dans ma famille, dans ma prime jeunesse, je ne peux l’être
aujourd’hui et ne pourrai jamais l’être les jours à venir. Je suis celui que toi et ton
mari aviez façonné, correctement façonné, et à qui vous aviez appris les bases
essentielles de la vie275.

Avec ces dernières phrases, il souligne qu’il est resté fidèle à soi-même pendant sa
quête d’identité. Ceci parce qu’il a été forgé dans sa prime enfance par la socialisation
qu’il a obtenue de ses parents et qu’il continue d’estimer beaucoup. Selon l’avis du
narrateur, ce sont ses parents qui lui ont appris les bases essentielles de sa vie à
partir desquelles il est capable d’élargir son habitus et de construire continument sa
propre identité – de vivre dans l’entre-deux - mais sans oublier son origine et ses
racines.

2.4. Rêve d’ailleurs ! - Ailleurs, c’est mieux ?

Le dernier roman postcolonial de ce choix littéraire représente Rêve d’ailleurs !276
d’Huguette NgangaMassanga. Nous parvenons ainsi à Ndombe, la voix énonciative
qui amène ses lecteurs dans les pays fictifs au Mawan et au Sufisus. À première vue,
Ndombe apparaît lui aussi en tant que ‘chercheur d’Europe’ en osant son voyage

273. Ibid., p. 110.
274. Ibid.
275. Ibid.
276. Nganga Massanga 2012.

94



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

au Sufisus, similaire au protagoniste du roman Maman je reviens bientôt qui part
en France. Mais quel est l’aspect de son itinéraire, de sa quête identitaire, qui le
différencie des romans précédents ? Quelle motivation individuelle le pousse vers
l’émigration au Mawan ?

2.4.1. L’enfance de Ndombe au Mawan

Depuis son enfance, « le rêve » joue un rôle primordial dans la vie du narrateur,
de façon que le rêve d’une « vie ailleurs » symbolise sa motivation principale pour
entamer son voyage au Sufisus277. De ce fait, Ndombe introduit le Sufisus en tant
que «pays tant rêvé »278 et la vie au Sufisus symbolise pour lui le « rêve de son
existence »279. Par conséquent, il ne s’agit pas seulement d’un rêve nocturne, mais
d’un rêve répétitif qui devient même le rêve de sa vie : « Je rêvais d’arriver dans ce
pays, tellement on en parlait chez moi »280. Il s’agit d’un Ailleurs onirique et d’un
Sufisus idéalisé en tant que lieu utopique. Le rêve d’une vie ailleurs, déclenché par
les conditions de vie misérables et sans espoir au Mawan, semble ainsi implanté
dans sa pensée et dans ses actions, voire dans son habitus.

La personne qui l’a fait rêver, à la fois que toute une collectivité, a été un des
présidents de la république du Mawan devenu dictature après les Indépendances.
Le président avait réussi à endoctriner lesMawanais dans un « rêve national »281 avec
la promesse de « faire de leur pays rien qu’une miniature de ce pays tant admiré »282.
Pour réaliser ce rêve, le président avait développé des stratégies et des tactiques,
qui seront analysées d’une manière plus détaillée dans la troisième partie.

Le rêve national se répandait progressivement dans la collectivité, devenu folle et
hystérique, et la contaminait finalement comme un virus283 : «Nous étions tous
devenus fous à cause de notre rêve de voir notre pays enfin se faire respecter. Nous
avions cru qu’il suffisait de rêver pour voir la réalité surgir »284. Cette citation sou-
ligne l’aspiration forte des Mawanais à une ressemblance culturelle des habitants
du Sufisus à l’Occident. Mais pendant que la collectivité du Mawan rêvait encore de
voir le pays « ressembler en miniature »285 au Sufisus, ceci par exemple en dénom-

277. Cf. RD 2012, p. 11.
278. RD 2012, p. 11.
279. Ibid.
280. Ibid., p. 25.
281. Ibid., p. 27.
282. Ibid., p. 26.
283. Cf. RD 2012, p. 29.
284. RD 2012, p. 28.
285. Ibid., p. 27.

95



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

mant un quartier « petit Sufisus »286, le rêve s’avérait seulement en tant qu’illusion.
Le rêve illusoire du président du «Mawan dictaturisé »287 se transformait ainsi en
une désillusion pour toute une nation.

Le virus de la volonté de partir pour réaliser son rêve, introduit par Salie et continué
par le ‘chercheur d’Europe’, semble donc aussi atteindre Ndombe. Dans son étude
sur la jeunesse au Cameroun, l’anthropologue Éric de Rosny288 a forgé la notion de
« virus de l’émigration ». Selon son analyse et selon nos propres analyses des prota-
gonistes des romans postcoloniaux « l’impact phénoménal des nouveaux médias
donne à cette jeunesse insatisfaite de quoi nourrir son désir d’émigrer »289. Lydie
Moudileno290 élabore l’hypothèse d’un recentrage de la France dans l’imaginaire
des jeunes africains, revenus d’une expérience d’immigration291. Notamment en
rapport à la société congolaise, Justin-Daniel Gandoulou fait dans sonœuvreDandies
à Bacongo. Le culte de l’élégance dans la société congolaise contemporaine292 l’observation
suivante :

Il semble que, pour bon nombre de Congolais, la réaction au mythe occidental
constitue une des motivations positives pour émigrer, d’abord des villages tradi-
tionnels vers les centres urbains, mais aussi et surtout des centres urbains vers
l’Occident, et la France en particulier293.

Et particulièrement Paris, en tant que capitale de l’ancienne puissance coloniale,
joue dans la création des mythes un rôle central. Dans ce contexte, on s’autorise à
établir un lien avec le pouvoir colonial qui contaminait aussi les sujets colonisés du
virus de l’imitation :

Le pouvoir colonial ne disait pas seulement « vous êtes différents de nous ». Il
disait aussi : « vous pouvez êtes comme nous, dans une certaine mesure, mais
vous ne serez jamais entièrement comme nous. […] Le pouvoir colonial permettait
un certain « empowerment ». Mais il maintenait la majorité des colonisés dans un
moyen terme, un espace flou où leurs aspirations n’étaient pas récompensées294.

Les mobiles pour la quête identitaire du protagoniste de Rêve d’ailleurs ! rappellent
ainsi la situation des colonisés, décrite par Albert Memmi dans son œuvre Portrait
du colonisé, portrait du colonisateur, constate :

286. Ibid., p. 26.
287. Ibid., p. 27.
288. Éric de Rosny, „L’Afrique des migrations : les échappés de la jeunesse de Douala“, Études. Revue de

culture contemporaine, n°3965 mai 2002, p. 623.
289. de Rosny 2002, p. 623s.
290. Cf. Moudileno 2001, p. 182.
291. Ibid., p. 182ss.
292. Gandoulou 1989.
293. Ibid., p. 62.
294. Bhabha 2007.

96



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

Le colonisé ne cherche pas seulement à s’enrichir des vertus du colonisateur. Au
nom de ce qu’il souhaite devenir, il s’acharne à s’appauvrir, à s’arracher de lui-
même. Nous retrouvons, sous une autre forme, un trait déjà signalé. L’écrasement
du colonisé est compris dans les valeurs colonisatrices. Lorsque le colonisé adopte
ces valeurs, il adopte en inclusion sa propre condamnation. Pour se libérer, du
moins le croit-il, il accepte de se détruire295.

Par conséquent, au Mawan, le cercle vicieux entre illusion et désillusion au ni-
veau national, introduit par le président du «Mawan dictaturisé »296, a aussi des
répercussions au niveau individuel. Ndombe a déjà ressenties ces répercussions
douloureuses très tôt dans sa vie.

Une expérience qui l’avait forgé durablement est par exemple celle du surveillant des
couloirs de son ancien lycée «Karl Marx »297. Le surveillant, qui s’était révélé en tant
que personne sadique, avait été selon la perception de Ndombe, paradoxalement, le
personnage le plus charismatique de son lycée :

Il adorait traquer, ça devait le faire vibrer comme ces gens qui ne jouissent que
lorsque vous avez mal. Ils s’amusent à vous toucher là où ça fait vraiment mal,
il était tout simplement sadique. Mais malgré tout, nous l’aimions tous, il était
celui qui incarnait la continuité de ce lycée298.

Cette contradictionmontre déjà d’unemanière très évidente commentNdombe avait
été captivé par la figure du surveillant dans cette illusion. Le surveillant avait incarné
ainsi pour Ndombe le « futur du lycée »299. C’est ainsi que d’un côté, les élèves du
lycée Karl Marx avaient été déjà traumatisés par les échecs politiques et sociaux de
l’époque postcoloniale qui ne leur avait pas permit l’indépendance promise. Mais de
l’autre côté, les élèves avaient été également habitués aux régimes répressifs, de telle
sorte que Monsieur l’Indépendance en tant que tyran avait représenté leur sauveur,
leur messie. Le lycée n’avait donc plus été perçu par Ndombe en tant qu’endroit
d’éducation mais en tant qu’endroit de l’ordre, de la discipline et de la violence
physique et psychique : «On l’appelait « l’Indépendance » car il incarnait, à lui
seul, l’indépendance que toutes les anciennes colonies de notre continent, réunies,
n’arrivaient pas à concrétiser après de nombreuses années »300.

295. Memmi 1989, p. 137.
296. RD 2012, p. 27.
297. Ibid., p. 27ss.
298. Ibid., p. 23.
299. Ibid., p. 29.
300. Ibid.

97



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

2.4.2. Ndombe comme «quémandeur d’un peu de bonheur »

La vie au Mawan continue donc d’être rythmée par la dissimulation et la déses-
pérance. Ces notions constituent les effets secondaires au niveau du cercle vicieux
entre illusion et désillusion. Ainsi, ces effets secondaires déterminent la vie des
Mawanais en s’alternant : pendant que la désespérance surgit avec ou après une
phase de désillusion, la dissimulation réapparaît dans une phase d’illusion.

Pour Ndombe, qui ne trouve pas de travail correspondant à sa formation universi-
taire301, la désespérance se caractérise de deux manières : soit par un travail non
approprié, comme celui de contrôleur dans un bus soit par le chômage. Quand il
commence a jouer comme « les travailleurs virtuels en sortant tous les matins et en
rentrant le soir »302, la phase du désespoir se transforme en une phase de rêverie
illusoire.

La simulation d’être un des salariés d’une entreprise inexistante, « bien sapés et des
documents sous le bras »303 représente pour Ndombe une expérience humiliante.
Par conséquent, il résume sa vie au Mawan, la ville qui ressemble à son avis à une
« grande poubelle »304, en tant que « vie de chiens »305.

Dans ce contexte, le verbe « saper » évoque le phénomène socioculturel de la « Sape »,
un acronyme pour Société des ambianceurs et des personnes élégantes306. Lesmembres de
la Sape sont des jeunes congolais, comme probablement la figure de Rêve d’ailleurs !,
provenant de Brazzaville (Républiqe du Congo) ou Kinshasa (République démo-
cratique du Congo)307. À partir de l’époque coloniale, les Sapeurs ont déclenché
un mouvement migratoire vers la France, basé sur une matrice transnationale, afin
d’acheter des vêtements de marque. Captifs de leur routine quotidienne qui ne leur
offre presque aucunes perspectives de sortie de ce cercle vicieux, les habitants de
Mawan se plaignent de façon continue de leur sort. Les Mawanais qui ont dû subir
un passé communiste, envient donc les personnes qui parviennent à émigrer au
Sufisus. L’action conjuguée d’admiration et d’envie qui mène encore une fois à la
dissimulation et à la désespérance, semble donc rythmer l’habitus communautaire
des habitants du Mawan. Par conséquent, l’habitus de Ndombe est forgé par cet ha-
bitus communautaire à l’opposé à d’autres protagonistes des œuvres postcoloniales
précédentes. Ceci s’exprime en particulier par le rêve national de transformer le

301. Cf. RD 2012, p. 25ss.
302. RD 2012, p. 25.
303. Ibid., p. 13.
304. Ibid., p. 14.
305. Ibid., p. 17.
306. Thomas et al. 2013, p. 179ss.
307. Ibid.

98



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

pays en un ‘petit Sufisus’. Sa quête identitaire représente donc une forte aspiration
à ressembler aux habitants du pays Sufisus en Occident.

Ce constat mène à notre supposition que l’image mythique de la France semble avoir
survécue au contexte postcolonial en correspondant originairement à l’idéologie
coloniale. Celle-ci a été transmise jadis à travers lamachinerie impériale, par exemple
à travers la mission civilisatrice ainsi que par les écoles coloniales308. Selon Didier
Gondola, cette image semble s’adapter « à des réalités changeantes sur lesquelles
elle [la jeunesse « sacrifiée »] n’a virtuellement aucun contrôle »309. Pour Gondola,
« la mort de la réalité » mène à « sa réincarnation en rêve »310. « Je parlais de mon
futur voyage à qui voulait m’entendre, question de me valoriser un peu »311. D’un
côté, il est donc habitué à accepter, à rêver, à simuler et à copier le comportement
et les valeurs morales des Mawanais, mu par un complexe d’infériorité largement
partagé auMawan. De l’autre, nous reconnaissons dans cette citation sa quête d’une
valorisation plus humaine ainsi que l’espoir d’une amélioration de ses conditions
de vie qu’il espère améliorer au Sufisus. Il se présente dans l’ambassade du Sufisus
au Mawan en tant que « quémandeur d’un peu de bonheur »312, parce que dans son
pays natal il est réduit « à courir le monde pour ne pas mourir ». L’émigration de
Ndombe au Sufisus, va-t-elle lui réserver une autre grande déception - un autre
rêve qui va s’envoler ?

Puisque Ndombe est tellement motivé pour « franchir les frontières des pays civi-
lisés »313, cela signifie franchir les frontières qui séparent l’Orient de l’Occident à
tel point qu’il risque de tomber dans le piège dont le narrateur de Maman je reviens
bientôt essaie de dissuader au début de son récit ses compatriotes émigrants : le dan-
ger constant de la dissimulation. Ce danger se profile déjà par la confrontation de
‘pays civilisé’ à ‘pays sauvage’ ainsi que par le titre du premier chapitre «Ndombe
au pays des merveilles ».

2.4.3. La première phase : Réveil du rêve illusoire

À peine arrivé au Sufisus, le trouble identitaire s’abat sur Ndombe. Il est tellement
déchiré entre le Mawan et le Sufisus, à tel point qu’il ressent un sentiment de
malaise :

308. Thomas et al. 2013, p. 182.
309. Gondola 1999, p. 40s.
310. Ibid.
311. RD 2012, p. 25.
312. Ibid., p. 12.
313. Ibid., p. 18.

99



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

Mon problème dans tout ça, c’est que je ne me sentais pas bien chez moi. Ici
aussi je ne me sens plus bien depuis que j’ai mis mes pieds dans ce foyer de
dingues. […] J’ai peur d’avouer mon malaise d’être ici. C’est comme si une voix
me reprochait sans cesse de ne pas savoir ce que je veux314.

Ensuite, la peur s’ajoute à ce sentiment de malaise, que nous interprétons dans ce
cas en tant qu’indicateur d’un habitus en transformation. Il ressent ce malaise et
la peur comme un signal sonore interne. C’est ainsi que d’un côté, il ne veut pas
s’abuser et s’adapter d’une manière hypocrite à la culture inconnue et étrange du
Sufisus. De l’autre, l’habitus de sa première socialisation au Mawan en tant que
voix interne est encore intact. La voix interne lui interdit de se sentir à l’aise dans ce
‘pays tant rêvé’ depuis son enfance, et dont il est tellement envié par ceux qui sont
restés au Mawan315.

Son déchirement interne se manifeste par exemple à travers le contact avec les
Mawanais et à travers le choix de la nourriture.

Il guérit sa nostalgie et son mal du pays par des appels auMawan qui lui permettent
d’y entamer un voyage psychique. Au lieu des rêves du ‘pays rêvé’ où il se trouve
déjà maintenant, les souvenirs duMawan commencent à alimenter ses illusions316. Il
se comporte d’une autre façon avec le choix de la nourriture. Bien qu’il se soit habitué
à manger « comme au pays »317 dans son premier temps au Sufisus, il commence à
manger dans un fast-food qui est, selon lui, plus goûteux et bon marché. Mais au fur
et à mesure, Ndombe se réveille de son rêve illusoire et constate que son «paradis
se transforme en une sorte de lieu hostile. Je ne dirais pas en enfer parce que je ne
peux pas comparer la vie de là-bas à ici. Là-bas, c’était vraiment l’enfer »318. Par
conséquent, Ndombe commence à comprendre que la réalité du pays de ses rêves
s’avère totalement différente. Il se pose aussi la question du retour, mais il continue
à s’accrocher à sa stratégie identitaire. Il en ressort qu’il n’a pas besoin de comparer
les possibilités du ‘repartir’, parce qu’il sait déjà qu’il ne veut pas rebrousser sur ce
chemin pierreux d’une émigration, contrairement à Salie319 :

Faire marche arrière, c’est avouer son incapacité, c’est jeter en pâture tous ceux
qu’on aime et qui voient en vous celui qui a réussi. Vous devenez sans l’imaginer
un héros, le héros de toute une famille, de tout un village, un quartier320.

314. Ibid., p. 39.
315. Cf. RD 2012, p. 39.
316. Ibid., p. 40.
317. Ibid., p. 39.
318. Ibid., p. 41.
319. Cf. RD 2012, p. 43.
320. RD 2012, p. 44.

100



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

Par conséquent, le stigmate d’un héros africain, immigré au Sufisus, repose sur ses
épaules d’une manière lourde. Cela le conduit aussi au constat qu’un retour au
pays natal serait comparable à une perte de dignité ainsi qu’à une malédiction321. Il
commence par demander l’asile au Sufisus322 comme il n’appartient pas à l’ethnie du
président actuel323. Pendant le processus, il passe dans les rouages de la bureaucratie
sufisus qui essaye de le classifier. Ndombe y découvre non seulement d’autres
différences avec la bureaucratie au Mawan, comparée à celle du Sufisus, mais il
obtient dans ce processus en particulier sa première identité administrative en tant
que « sans cadres »324. Cela signifie qu’il est qualifié par l’administration sufisus
comme un des immigrés africains venus « des républiques « sous-munies » »325 qui
ne peut pas être classifié correctement. Mais est-ce qu’il risque de perdre son identité
individuelle en gagnant une identité administrative ?

Ce processus de classification ramène aux méthodes de la politique d’immigration
de la République française. Michel Wieviorka, qui a observé le développement des
catégories « travailleurs immigrés » selon des dénominations péjoratives «Arabes »,
« Beurs » et « Blacks », constate « une transition qui va d’une définition sociale de
l’immigration vers une définition ethnique, nationale et raciale, qui trahit un phé-
nomène complexe qui renvoie à l’exclusion, la stigmatisation, et au racisme »326.
Valérie Zerguine évoque même une distinction de valeur dans les circonstances
d’utilisation de « black » et « nègre » : «Vous êtes un black quand vous tapez dans
un ballon ou rappez dans un micro et un nègre quand vous cherchez du boulot »327.

Dans ce contexte, s’autorise également la contemplation du terme « beur », expres-
sion de verlan328. Beur constitue un gros mot pour les descendants des immigrants
arabes, mais témoigne aussi de problèmes sociaux comme la discrimination, la
pauvreté, la délinquance ainsi que le manque de perspectives329. Le roman beur qui
aspire à décrire la vie des jeunes maghrébins dans la société française, trouvera
une autre mention dans la troisième partie330. Selon Étienne Balibar, la création de
signifiants dérivés de la race fait penser à une « pathologie sociale »331 qui n’était pas
seulement présente dans la France postcoloniale des années 1990 lors de l’affaire
des sans-papiers, mais aussi pendant l’époque coloniale. Par conséquent, Ndombe

321. Ibid., p. 44.
322. Cf. RD 2012, p. 49.
323. Ibid., p. 25.
324. RD 2012, p. 51.
325. Ibid.
326. Wieviorka 1996, p. 15s.
327. Zerguine 2002, p. 7s.
328. Rippe-Güsloff 2016.
329. Ibid.
330. Ibid.
331. Thomas et al. 2013, p. 83.

101



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

semble aussi la proie de cette « pathologie sociale » en tant que « sans cadre ». Déçu
par la perception négative de son identité au Sufisus, Ndombe manifeste son déchi-
rement identitaire dans son premier poème de cinq strophes qu’il intitule « Étrange
mélange ». Il s’agit probablement d’une explication fictive, d’une controverse entre
un ‘raciste’ et le moi lyrique, qui joue surtout avec les oppositions d’ « ici » et de
« là-bas »332.

Dans la première strophe, le raciste, fier de ses racines occidentales et de sa nation
sufisus, identifie le moi lyrique en tant que citoyen du monde. Du point de vue
raciste, le moi lyrique est probablement perçu en tant que personne provenant des
pays tiers-mondistes qui veut prendre part à l’aisance du monde occidental. Le
moi lyrique se défend avec l’exclamation «Racistes ! Je suis d’ici »333, mais lorsqu’il
est demandé «Et de là-bas ? »334, le moi lyrique prétend ne plus rien savoir de
‘là-bas’335.

Dans la deuxième strophe, il souligne que la seule chose qui compte pour lui, c’est
vivre ‘ici’336 :

Là bas il ne reste que la mort

La mort qui dompte et s’infiltre

Tel un poison rongeant à petit feu

Le raciste qui semble ressentir l’insécurité identitaire du moi lyrique, à la troisième
strophe, ‘prouve’ au moi lyrique qu’il est « d’ailleurs », une constatation qui prohibe
presqu’au moi lyrique d’être d’ ‘ici’337. Pourtant ce qui est frappant, c’est la dernière
strophe :

Je cours vers mes racines

Elles me regardent, ne me reconnaissent pas

Mes racines m’adulent comme une étrangère

Je fais un effort pour me faire adopter

Niet, tu es mélangé, tu es de là-bas.

Le moi lyrique s’y moque d’un ton ironique et sarcastique non seulement de soi-
même en tant qu’identité non-identifiable, capturée entre deux mondes et décrite
comme ‘mélangée’. Mais il se moque aussi de ses racines et de leur vénération

332. RD 2012, p. 58.
333. Ibid.
334. Ibid.
335. Cf. RD 2012, p. 58.
336. Ibid.
337. Cf. RD 2012, p. 58.

102



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

aveugle pour tout ce qui vient de l’étranger – un signe de leur complexe d’infériorité
en particulier pour le ‘pays des merveilles’. Même la notion « là-bas » obtient à la fin
du poème une autre signification, toujours dépendante de l’angle du contemplateur.

Le poème reflète le malaise de Ndombe ainsi que sa lutte identitaire dont la stratégie
ne semble pas se remplir. Ndombe pense même à partir, peut-être dans un autre
pays plus ouvert et plus accueillant. Ainsi, il se classe avec son souhait de « partir »
parmi les autres protagonistes des romans postcoloniaux. Mais il résume : « La
misère d’ici est différente de la misère qu’il y a chez moi, je ne partirai pas »338.

2.4.4. La deuxième phase : Ndombe et le ‘mariage blanc’

Finalement, il prend la décision de chercher une femme qui accepte de l’épouser
pour accélérer le processus ainsi que pour faciliter la possibilité d’être accepté en
tant que demandeur d’asile. Sur un ton ironique, il décrit sa femme de rêve en tant
que « femme qui voudrait bien goûter à l’exotisme dont il était un représentant
valable »339. Pour décrire le phénomène d’ « exotisme » qui jouera encore un rôle
primordial dans l’étude, nous nous référons à une définition de Graham Huggan de
l’œuvre The Postcolonial Exotic : Marketing the Margins340 : « Exoticism, in this context,
might be described as a kind of semiotic circuit that oscillates between the opposite
poles of strangeness and familiarity »341.

Il en ressort que Ndombe utilise l’exotisme en tant que nouvelle tactique identitaire
pour se vanter vis-à-vis des femmes du Sufisus. En sachant que la couleur noire de sa
peau est vénérée par quelques femmes sufisus, il invertit sa signification stigmatisée
et présente son exotisme et son altérité en tant que quelque chose de spécial et de
gratifiant. Mais la notion du ‘mariage blanc’ lui apparaît de façon négative bien
que le mariage blanc soit la seule possibilité pour Ndombe d’obtenir des papiers.
Il constate, sur la signification de la couleur blanche dans le contexte du mariage,
même d’un ton venimeux qu’elle a été choisie « pour désigner quelque chose de
mauvais, d’illégal »342. Nous constatons aussi ce phénomène dans la dénomination
de sa femme future qui restera jusqu’à la fin du récit juste « Blanche »343. Cette scène
oppose donc d’une manière allégorique l’ « identité noire » à l’ « identité blanche ».
Cette identité blanche est connue également en tant que « francité » en caractérisant
de ce qui est français. Selon Didier Gondola, il s’agit de « la construction et la dé-

338. RD 2012, p. 75.
339. Ibid., p. 75.
340. Huggan 2001.
341. Ibid., p. 13.
342. RD 2012, p. 72.
343. Ibid., p. 171.

103



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

limitation d’une identité nationale regroupant la race avec la citoyenneté »344 des
autorités françaises. Par contre, l’identité noire peut être fixe et mobile et témoigne
des processus causés par la mondialisation, qui représentent le mouvement de popu-
lations et leur être nomade345. Mais désormais, la décision demariage et la rencontre
de Blanche montrent un premier tournant dans l’évolution identitaire de Ndombe.
Après tout, il semble prêt à une transformation de ses habitudes culturelles afin de
s’adapter et de s’intégrer au Sufisus. Pourtant, il semble aussi prêt à même choisir
un chemin illégal et malhonnête pour atteindre sa stratégie identitaire346. Toutefois,
le tournant montre surtout qu’il commence à estimer et à embrasser cet étrange
mélange qu’il représente maintenant et qu’il refusait avant347 : « Comme dans mon
quartier le bruit ne pose de problème à personne, j’aime organiser des soirées chez
moi avec des compatriotes et quelques rares amis sufisus qui eux aiment bien le
dépaysement que je leur propose »348. Dans ce contexte, les notions d’ « étranger »
et de «dépaysement » gagnent dans l’œuvre des significations positives. Ceci en
particulier parce que Ndombe offre avec son appartement un endroit pour célébrer
ce dépaysement et à la fois l’accueil dans l’entre-deux. Ce changement se dévoile
déjà dans le titre du chapitre «Accueil City ». Il donne en même temps cette déno-
mination avec amour à son quartier qui ressemble en vérité à un «petit ghetto »349.
Nous interprétons cet acte en tant que symbole d’ouverture envers la culture sufisus
en gardant et en estimant ses propres racines. Décidé à vouloir poursuivre son
chemin au Sufisus, il présente dans la citation suivante ses tactiques et ses stratégies
identitaires pour remplir son plan d’intégration au Sufisus350 :

Mon plan est de me faire de nouveaux amis, des gens d’ici et peut-être aussi de
rencontrer des filles. Je pense que la seule manière pour moi de pouvoir obtenir
des papiers serait de me marier avec une femme qui a des papiers351.

Mais la conscience de sa propre valeur évidente ne semble pas pouvoir tenir tête à
la relation paradoxale que Ndombe entretient avec Blanche, déjà introduite par la
phrase : «Mais que veux-tu, (…), il faut s’adapter si on veut que ça dure »352. Au
début, il fait semblant d’accepter les habitudes bizarres de sa future femme sufisus :
« […] pour ne pas blesser, je joue le jeu »353. Il prend même conseil d’un compatriote
qui a déjà plus d’expérience avec les femmes du Sufisus. Il conseille à Ndombe :

344. Thomas et al. 2013, p. 23.
345. RD 2012, p. 25.
346. Cf. RD 2012, p. 85.
347. Ibid., p. 81.
348. RD 2012, p. 81.
349. Ibid., p. 78s.
350. Cf. RD 2012, p. 72.
351. RD 2012, p. 82.
352. Ibid., p. 92.
353. Ibid., p. 101.

104



2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial

Il va falloir faire des choses un peu stupides comme lui envoyer des SMS avec
plein de « je t’aime » tout le temps et rester pendu au téléphone durant des heures.
Mais aussi et surtout l’embrasser n’importe quand et même en public. […] Il faut
surtout viser le monde extérieur qui vous regarde, c’est le plus important354.

Même s’il n’est pas d’accord avec son ami sur les coutumes des amoureux au Sufisus,
Ndombe apprend que c’est l’apparence extérieure qui compte le plus au Sufisus :

Elle disait qu’un Black, ça te procure de la tendresse comme tu ne peux pas
l’imaginer. Et le plus beau dans tout cela, c’est quand il te fait l’amour. Il est viril,
sensuel, tendre, envoûtant, bref, il te propulse, sans te prévenir, au nirvana du
sexe355.

Blanche remplit inconsciemment le plan d’intégration de Ndombe en attribuant à
son futur mari Ndombe l’identité d’un Noir stéréotypé et stigmatisé, par exemple
en l’appelant «mon Noir »356.

Pourtant le plan d’intégration obtient un arrière-goût aigre-doux parce qu’il est
immédiatement exposé aux envies de Blanche ainsi qu’à ses habitudes différentes.
Cela conduit à ce que Ndombe soit en train de perdre encore une fois ses marqueurs
d’identité. Il se sent comme une ‘femme noire’ qui tient la maison de Blanche357.
Ce malaise surgit en particulier dès qu’un rêve de Ndombe s’envole358. Dans ces
situations, Ndombe se rappelle qu’il ne reste qu’avec Blanche pour obtenir le droit
de rester au Sufisus : «Alors, vous voyez, je suis toujours en train de me justifier, de
rassurer, de convaincre, de faire preuve de bonne foi, même en amour »359.

2.4.5. La troisième phase : L’illusion de l’ailleurs

Mais Ndombe tombe amoureux de Blanche par analogie avec la relation qu’il
entretenait en tant que garçon avec Monsieur l’Indépendance. Paradoxalement,
Blanche représente pour Ndombe aussi une personne qui le tyrannise, mais qu’il
perçoit principalement en tant que clé de sa propre indépendance. Il veut même
prendre le nom typiquement sufisus de Blanche pour être officiellement perçu
en tant que Sufisus. Il y découvre un avantage prépondérant : «C’est ce qui fait
que tant qu’ils ne me voient pas, ils croient que je suis un vrai fils du pays. Je n’ai
presque pas d’accent, j’ai travaillémon expression pour que rien ne transparaisse »360.
Pourtant, avec cette décision, il transgresse les lois non-dites de son pays natal et

354. Ibid., p. 91.
355. Ibid., p. 111.
356. Ibid., p. 118.
357. Cf. RD 2012, p. 136.
358. Ibid., p. 114.
359. RD 2012, p. 114.
360. Ibid., p. 165.

105



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

suscite l’indignation et l’exaspération de la part de ses parents361. Selon sa tradition
africaine, aucun nom est donné au hasard. Le nom y a une signification symbolique,
dépendant de la saison, la période, l’évènement, le rang qui coïncident avec la
naissance362. Les influences de la spiritualité kamite se retrouvent donc aussi dans
le dernier roman postcolonial. Ainsi, c’est juste à la fin du récit qu’il réalise que le
changement de nom n’a résolu aucun problème. Au contraire, il a seulement servi à
le ridiculiser auprès de sa famille et devant la législation sufisus363. À l’opposé des
futurs projets de Ndombe au Sufisus, Blanche cultive ironiquement un fantasme
qu’il n’apprécie pas du tout : Elle veut s’installer dans son pays afin de réformer
le Mawan, pour ouvrir entre autres une école, un orphelinat, un hôtel, une radio
et une usine de recyclage des sacs en plastique364. Un retour au Mawan est pour
lui hors de question, surtout parce qu’il refuse de revivre l’insécurité financière,
sanitaire et physique365. Mais il y a peut-être encore autre chose qui le dissuade
d’un retour au pays natal : C’est la perception des attitudes des habitants de sa ville
natale. Ce sont ces attitudes qui renvoient à leur complexe d’infériorité, maintenant
aussi visible pour Ndombe :

Le fait de m’affubler d’une Sufisus faisait de moi aussi un Sufisus. J’étais donc
accueilli comme un dieu, je n’étais pas comme tout le monde, j’étais devenu
différent, spécial. La seule chose qui restait, c’est qu’ils nous portent pour que
nos pieds ne se salissent pas avec cette poussière qui montait du sable noir de
Ndindji366.

De cette manière, les Mawanais lui attribuent l’identité sufisus ce qui aurait repré-
senté à l’époque un rêve pour Ndombe. Cependant aujourd’hui, il perçoit cette
identification en tant que stigma. Ici, il apparaît avec clarté que Ndombe semble
avoir progressé dans son évolution identitaire, grâce à la capacité de son habitus en
mouvement : « je m’adapte, car il n’y a que les imbéciles qui ne changent pas367 ». Il
raconte :

Ma condition d’étranger me poursuivait toujours, on me disait maintenant de
demander la nationalité pour pouvoir augmenter mes chances. Mais je n’en veux
pas, de cette nationalité qu’on ne peut obtenir qu’à condition de renoncer à sa
nationalité d’origine. Là n’était pas le vrai problème, je pouvais me débarrasser
de ma maudite nationalité d’origine sans aucun remords. Mais je me demandais
pourquoi en plus de cette renonciation, il fallait payer des sommes colossales368.

361. Cf. RD 2012, p. 166.
362. Ibid., p. 165.
363. Ibid., p. 169.
364. Ibid., p. 162.
365. Ibid., p. 163.
366. RD 2012, p. 150.
367. Ibid., p. 163s.
368. Ibid., p. 169s.

106



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

Puisqu’il exprime sa nouvelle identité frontalière, il accepte que la vie de nomade et
la perception en tant qu’étranger y soient inhérentes. Par conséquent, il décide fina-
lement d’enlever chaque étiquette qui pourrait définir son appartenance nationale.
Sur un ton ironique, il demande pourquoi il faut en plus payer pour être naturalisé.
Cela montre qu’il a dépassé ce rêve d’être identifié en tant que Sufisus et qu’il a
réalisé son être frontalier – et avec cela, toujours prêt à partir ailleurs.

3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

3.1. Cola Cola Jazz – Reconnaître l’autre en soi

Le premier roman postmigratoire Cola Cola Jazz369 de Kangni Alem se situe, avec son
héroïne métisse Héloïse, à la charnière de ces deux ‘courants littéraires’, marqués
par deux motifs : « partir » et « arriver ». Le roman continue de révéler, d’un côté, les
moments qui correspondent au sentiment et au besoin de « partir » de la première
génération des immigrants. Mais, d’un autre côté, le roman montre déjà des signes
qui incitent les Afrodescendants à vouloir « arriver » chez soi physiquement et
psychiquement.

Héloïse semble aussi atteinte du virus de vouloir « partir » comme les protagonistes
des romans postcoloniaux. Tourmentée par ses doutes identitaires, elle veut partir
en Afrique, à TiBrava, pour trouver son père africain dont elle n’a jamais fait connais-
sance. Son départ en Afrique marque donc le début de sa quête identitaire. Mais
pour pouvoir saisir l’évolution de son identité, il faut commencer dès son enfance.

3.1.1. La socialisation d’Héloïse à Paris

Héloïse Bhinneka est née à Paris, où elle habite avec sa mère française et blanche. Par
conséquent, la mère d’Héloïse a été sa première et seule personne d’identification
dans la vie. Mais sa mère semble avoir développé une obsession pathologique
pour l’Autre, c’est-à-dire pour l’Africain inconnu. C’est la raison pour laquelle nous
donnons à la figure de la mère d’Héloïse un rôle important entre autres dans sa
socialisation, bien évidemment à côté du rôle abstrait de son père.

Dans les romans postcoloniaux, nous avons introduit l’image traditionnelle de la
mère africaine. Celle-ci est représentée en tant que femme engagée, dévouée et
responsable pour la continuité des valeurs et normes ainsi que pour la reproduction.
Mais alors que l’image de la femme africaine est déjà perturbée dans les romans

369. Alem 2002.

107



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

postcoloniaux L’intérieur de la Nuit370 de Léonora Miano et Le Ventre de l’Atlantique371
de Calixthe Beyala en ne correspondant plus à l’image simplifiée de la femme
africaine, l’image de la femme en tant que ‘mère’ semble prendre des dimensions
de plus en plus complexes dans les romans postmigratoires. La complexité qui se
révèle dans ces romans a plusieurs causes : la vie quotidienne des protagonistes
se déroule surtout en France et dans la culture française comme déjà décrit par la
scénographie des romans postmigratoires du chapitre 1.3 de la première partie.

Ainsi, les romans postmigratoires choisis présentent une double structure concer-
nant la provenance et les relations parentales. D’un côté, les parents des héroïnes
métisses, Héloïse et Pauline, sont des couples mixtes. Chaque protagoniste a une
mère française et blanche, vivant en France et un père africain et noir, presque tou-
jours absent. De l’autre, dans les romans Ces âmes chagrines372 de Léonora Miano et
Place des fêtes373 de Sami Tchak, les parents proviennent des pays africains ce qui va
susciter d’autres problèmes comme nous le dévoilerons dans l’analyse suivante. Par
conséquent, le rôle des parents semble prendre une place importante du point de
vue de l’évolution identitaire de la génération suivante, celle des Afrodescendants.

Depuis sa prime enfance, la mère d’Héloïse a raconté plusieurs versions « pleine
de failles et de sous-entendus »374 de sa rencontre avec le père et de la naissance de
sa fille. Décrit en tant qu’homme «black » qui voyageait avec une fausse identité
à travers Paris et qui jetait un regard mystique en direction de la mère, le père,
alias M. Antoine Ganda, est devenu au fur et à mesure un grand mystère pour
Héloïse375. Cette impression a été encore renforcée par la conviction bizarre de
la mère d’être pénétrée en esprit et engrossée par un inconnu après la rencontre
légendaire376. L’ « esprit » et l’ « inconnu » représentent dès lors des notions qu’Hé-
loïse rattache à son père. Ces notions contribuent ainsi très tôt à la création d’un
mythe, puisqu’Héloïse commence à développer le désir de déchiffrer l’énigme de
sa naissance.

Héloïse, habituée à l’usage linguistique de sa mère spirituelle et toxicomane377,
décide de partir à la recherche de son père pour « exorciser à jamais les fantômes
innombrables, insaisissables »378. Cette quête indique sa stratégie identitaire et
ressemble à la fois à une fuite de sa mère dominante.

370. Miano 2005.
371. Diome 2004.
372. Miano 2011.
373. Tchak 2000.
374. CCJ 2002, p. 13.
375. Cf. CCJ 2002, p. 13.
376. Ibid., p. 12.
377. Ibid., p. 13.
378. CCJ 2002, p. 15.

108



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

Le caractère abstrait de la mère déprimée, ayant déjà tenté trois fois de se suicider379,
reflète en même temps la relation complexe, entre dominance et dépendance, de la
mère et d’Héloïse. Car la mère semble profiter avec sang-froid de la complaisance
de sa fille, qui soigne sa seule personne de référence380. Par conséquent, Héloïse est
heureuse quand elle estmise au courant dumessage de son père par samère : « j’étais
heureuse, émue, fière, tout ce qu’on voudra, et j’avais envie de chanter mon bonheur
à tue-tête »381. Elle a envie de partager son bonheur avec samère, ce qui ne semble pas
être possible : « Si j’avais pu, j’aurais pris mamère par la main pour lui faire partager
mon bonheur tout frais éclos. Peine perdue »382. Pourtant outre le bonheur ressenti
par Héloïse, la lettre du père semble déclencher chez elle une crise identitaire. De
même que sa mère, Héloïse est ‘marquée’ par la rencontre avec l’Africain mystique,
son père. Dans ce cas, sa couleur de peau qu’elle décrit comme « café au lait »383

continue d’attester cette rencontre. Il en ressort que la couleur de peau d’Héloïse
joue un rôle important en symbolisant son hybridité raciale. Elle devient sa tactique
identitaire en faisant office d’une pièce à conviction pour son père. Malgré tout, elle
s’occupe de sa mère et la rassure : «Ne t’inquiète pas.., tu verras »384. Pourtant celle-
ci est jalouse et triste en même temps : « Elle était à mille bornes de ma jubilation, à
croire que le père lui volait sa fille en réapparaissant ainsi, comme un bossu au beffroi
du souvenir »385. Mais ce qui ne représente pour la mère qu’un souvenir encombrant
est pour Héloïse une réalité désirée. Héloïse vit cette ‘illusion de l’Autre’, comparable
à la figure postcoloniale Ndombe, mais en sens inverse, à savoir l’illusion de l’Autre
sur le Continent africain. Cette observation nous rend ses relations anormales avec
des hommes plus âgés, plus compréhensible et témoigne de son complexe d’œdipe.
Ce comportement a été renforcé par les fantômes qu’elle a poursuivis pendant les
deux dernières années « dans l’erreur, la torpeur, le dégoût demoi-même, surtout les
matins où je me réveillais dans les bras de ces quidams que je choisissait nettement
plus âgés que moi »386. Ces fantômes semblent aussi poursuivre sa mère qui est
toujours en quête d’un clone du père d’Héloïse :

J’aime beaucoup ta jupe verte fluo, Marie-Louise, ta mère portait la même dans
une vie sans passé ni présent, lorsqu’elle faisait les boîtes afro de Paris à la
recherche des souvenirs du père, de ses clones, de ses odeurs387.

379. Cf. CCJ 2002, p. 13.
380. Ibid., p. 14s.
381. CCJ 2002, p. 19.
382. Ibid.
383. Ibid., p. 13.
384. Ibid., p. 20.
385. Ibid., p. 19.
386. Ibid., p. 15.
387. Ibid., p. 36.

109



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

Par conséquent, les deux femmes se trouvent en quête : la mère d’Héloïse est en
quête de l’ «Africain » qui reflète son imagination stéréotypée et, pour l’exprimer
par un néologisme, « (s)exotisée » de l’homme noir. Il s’agit donc d’une illusion
fantasmée et ainsi inaccessible, cause probable de son comportement pathologique.
Héloïse en revanche est en quête de ses racines africaines qu’elle rattache d’abord
à son père, et ainsi à une personne qui semble également inaccessible. Avec son
obsession pour l’exotique et son comportement pathologique, la mère d’Héloïse
nous apparaît en tant que ‘«mère dévorante » postmoderne ‘. Narbona a forgé la
définition d’une «mère dévorante » au vu de « la réappropriation du corps chez les
romancières de la deuxième génération et de la fonction de la légitimation de la
lutte des femmes contre la soumission prônée par les hommes »388. Dans le contexte
de l’œuvre exemplaire de Calixthe Beyala Tu t’appelleras Tanga389, elle y décrit les
mères en tant que «mères « dévorantes » qui poussent leurs filles à la prostitution et
à la soumission, qui sont fières devant la douleur silencieuse de l’excision »390. La
chose qui nous frappe le plus est que la mère d’Héloïse est une femme française
et blanche, qui a été socialisée en France, et n’a jamais visité le continent africain.
Pourtant nous choisissons ce terme pour designer la qualité de sa maternité, en
particulier le comportement destructif et pathologique qui semble né lors du contact
avec l’Africain. En étant à la merci de la volonté de sa mère tyrannique, Héloïse se
trouve depuis plusieurs années dans une situation d’inconfort. Cette situation est
encore renforcée par le sentiment d’être « une fille qui n’aurait pas dû naître »391.
De plus, la mère d’Héloïse n’est surtout pas un bon modèle, en tant que femme et
mère, avec ses aventures différentes : « Je la connais trop bien, la mère, madone au
cœur d’artichaut, au vagin sans fond, généreux comme un trottoir »392.

3.1.2. Le voyage d’Héloïse au TiBrava

Arrivée en Afrique, elle fait connaissance de sa demi-sœur Parisette qui l’attendait
ainsi que sa collectivité « un peu comme un peuple résigné attend la mort de son dic-
tateur »393. Cette comparaison exagérée et désobligeante montre déjà que Parisette
perçoit sa demi-sœur inconnue en tant qu’intruse. De plus, la remarque et la notion
de « dictateur » clarifient que Parisette a peur que la relation qu’elle entretiendra avec
Héloïse puisse être une relation de force inégale. De cette manière, elle n’appelle
Héloïse, avant son arrivée, que « l’enfant de la Blanche »394 qui parle le « français

388. Díaz Narbona 2002, p. 7.
389. Beyala 1988b.
390. Díaz Narbona 2002, p. 7.
391. CCJ, p. 12.
392. Ibid., p. 17.
393. Ibid., p. 21.
394. Ibid.

110



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

français »395. Ce surnom souligne de plus les appréhensions de Parisette. Il semble
s’agir d’appréhensions présentes dans la pensée idéologique de toute la famille,
car le cousin d’Héloïse la dénomme également « patronne »396. Donc, l’identité que
sa famille africaine attribue à Héloïse n’est pas conforme à l’image qu’elle s’est
faite d’elle-même en tant qu’être hybride : «Au plus profond de moi, je pris cela
pour une injure, un crachat à toutes les races dont j’étais le croisement »397. Alors
qu’Héloïse est déjà consciente de son être hybride, interne et externe, sa famille
semble seulement constater son hybridité externe, c’est-à-dire biologique : « Blanche
et négresse à la fois, mais plus blanche que négresse […]. Une angesse négresse à la
peau de cola fraîche »398. La famille est même étonnée de sa ressemblance avec son
père puisqu’elle est décrite en tant que «photocopie du Beau-Gosse »399.

Héloïse, en revanche, est étonnée du nom de sa demi-sœur qui représente la mini-
misation de sa ville natale. Fut-elle traitée par le père en tant que copie d’Héloïse,
pendant ses années d’absence à Paris ?

Cela montre que l’absence se tire comme un fil rouge à travers les vies des protago-
nistes. L’absence y a laissé un grand trou qu’Héloïse, Parisette et leur père doivent
remplir au fur et à mesure en entrant mutuellement en contact. Au début, l’échange
entre Héloïse et Parisette se révèle difficile et semble presque bloqué :

Si j’avais accepté de fumer l’étrange calumet, le dialogue eût été possible. De cela,
je n’en doutais point. Mais il eût fallu de ma part surmonter de vieilles images
avant d’accepter cela. De vieilles images. De vieilles peurs. De vieilles répulsions.
Celles de la mère violente, toxico et suicidaire. Comment lui expliquer ces choses,
ces enchaînements de raisons qui font blocage ?400

Héloïse surmonte le blocage en serrant sa sœur dans ses bras401. Ce rapprochement
physique entre Héloïse et Parisette symbolise que les deux sœurs se sont finalement
trouvées et qu’elles sont désormais ensemble. À ce moment, elles réalisent que
leurs histoires de vies se complètent. Héloïse est maintenant prête à surmonter
les vieilles images de son enfance terrible et de sa mère dévorante. L’habitus en
mouvement fait qu’elle est prête à s’engager à faire connaissance de son autre côté
identitaire, qu’elle lie avec sa famille en Afrique. D’un autre côté, Parisette est prête
à négliger ses angoisses devant la fille de « l’étrangère »402 dont elle a entendu parler

395. Ibid.
396. Ibid., p. 32.
397. Ibid.
398. Ibid., p. 52.
399. Ibid.
400. Ibid., p. 112.
401. Cf. Ibid., p. 114.
402. Ibid., p. 28.

111



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

dès l’âge de dix ans403. La notion d’ « étrangère » réapparaît ici - pourtant cette fois,
dans un roman postmigratoire et en plus, dans un contexte qui décrit une situation
familiale. Cette situation particulière souligne d’autant plus le fait d’un monde
mondialisé où les chemins des personnes de cultures différentes et les histoires de
vies s’entrecroisent. Les effets de la mondialisation sur l’Afrique et l’Europa seront
examinés dans la troisième partie de l’étude.

Pendant plusieurs années, Parisette a tenté de s’imaginer l’apparence de l’étrangère
blanche : «À quoi ressemblait-elle ? Molle, plate, dynamique comme une gymnaste
roumaine ou fatiguée comme une vieille bique aux seins qui ploient sous la poussée
de l’âge ? »404. Ses questionnements se transformaient au fur et à mesure en une
quête amère et désespérée d’une photo de la mère d’Héloïse :

Du désir de mettre visage sur la voix d’oiseau rêvée, naquit l’habitude de fouiller
les affaires du père, chaque fois que je devais faire sa chambre le matin. […] J’avais
tout passé en revue. La malle sous le lit, les tiroirs des deux armoires en teck,
les albums-photos, les portefeuilles et les serviettes bourrées de faux papiers, de
cartes postales et de souches de billets d’avion permettant de retracer sa carrière
de globe-trotter, les pochettes de sa dizaine de vinyles, vieux disques de salsa
et de rumba hérités avant l’heure de Pépé, fier des goûts musicaux du fiston. Il
aurait fallu plus de temps pour inspecter une à une les pages des livres de la
bibliothèque encastrée dans le mur. J’en venais à souhaiter à un père une crise
d’appendicite et une hospitalisation d’urgence, persuadée que la photo servait
de signet à l’un des cent et quelques livres entassés pêle-mêle sur les étagères de
la bibliothèque. Je passais la chambre au peigne fin405.

Après deux semaines d’inquiétude, elle abandonne ses recherches qui sont devenues
une quête fanatique. Par hasard, elle trouve la photo de lamère sur la paroi intérieure
du haut-parleur et commence à l’analyser intensément :

Elle avait fait l’effort de ressembler à celle que j’imaginais : la trentaine, longiligne
et les traits du visage fermes. […] Je m’abstins de lire, dans ses yeux bruns, les
combats de sa vie. La peur de faire face : à la honte, la maladie, la mort, à ce qui
réduirait l’image aux dimensions d’un objet familier, trop familier […]406.

Après avoir analysé la photo, elle allume l’électrophone avec un vinyl dont le texte
musical parle des peines des femmes qui continuent d’être « possessions et victimes
de dieux hâbleurs »407. Elle résume la situation de la manière suivante : « Je suis
assise, elle sourit, et je pleure, les vapeurs du chant nous enserrent de partout,
voluptueuses et palpables »408.

403. Cf. Ibid., p. 21.
404. Ibid., p. 25.
405. Ibid., p. 25s.
406. Ibid., p. 27.
407. Ibid., p. 28.
408. Ibid.

112



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

Malgré leurs différences dans l’apparence physique et dans leurs styles de vie,
Parisette se rend compte douloureusement que les deux femmes sont liées d’un
côté par l’histoire coloniale. C’est ainsi que la dynamique régulière de la chanson
de jazz en mineur renforce d’autant plus cette liaison étrange entre Parisette et la
femme blanche.

Dans ce contexte, Kangni Alem semble inscrire le jazz dans une tradition, exprimant
la souffrance telle qu’elle apparaît dans certains poèmes de Léopold Sédar Senghor.
Durant l’entre-deux-guerres, Senghor a crée en tant que poète, écrivain et homme
politique sénégalais, avec d’autres écrivains francophones noirs, comme Aimé Cé-
saire, Léon-Gontran Damas et Birago Diop la « négritude », courant littéraire et
politique lié à l’anticolonialisme409. Senghor explique le concept de la Négritude
de la manière suivante : « la Négritude, c’est l’ensemble des valeurs culturelles du
monde noir, telles qu’elles s’expriment dans la vie, les institutions et les œuvres des
Noirs. Je dis que c’est là une réalité : un nœud de réalités »410. Le terme «Négritude »
a été forgé par le poète, écrivain et homme politique martiniquais, Aimé Césaire
dans la revue L’Étudiant Noir, sous-titré Journal mensuel de l’Association des étudiants
martiniquais en France, crée en 1935 à Paris. Césaire y revendique l’identité noire face
à la francité qu’il perçoit aussi bien en tant qu’oppressant qu’en tant qu’expression
de la puissance coloniale française. Dans son recueil de poèmes Chants d’ombre411,
Senghor approfondit cette idée en opposant ‘la raison hélène’ à ’l’émotion noire’.
Mais il y célèbre surtout la civilisation et les valeurs du continent noir en prônant la
beauté de sa terre natale dont la femme africaine symbolise la sensualité, la puis-
sance et le rayonnement. La poésie, liée à un concept de l’identité culturelle des
adhérents de la négritude trouvera un approfondissement dans la troisième partie
de l’étude.

Mais la quête fanatique de l’Africaine pour une photo de la femme blanche montre
d’un côté que Parisette souffre plutôt d’un complexe d’infériorité412. D’un autre
côté, cela indique que Parisette s’est aussi bercée d’illusions concernant l’apparence
physique de l’Autre. Désillusionnée, elle constate en analysant la photo au travers des
traits du visage de la mère d’Héloïse, que cette femme occidentale devait aussi être
exposée aux combats de vie. Par conséquent, Parisette comprend qu’elle est aussi
liée à la mère d’Héloïse à travers leurs destins en tant que femmes. Cette relation
fatidique a été renforcée puisque la mère de Parisette, qui était avant la rencontre du
père vendeuse de cola, a été elle aussi une proie du charme de celui-ci. Cela montre
que la comparaison avec l’Autre et le cercle vicieux entre illusion et désillusion

409. Cf. Senghor 1964, pp. 1ss.
410. Senghor 1964. p. 9.
411. Senghor 1945.
412. Cf. CCJ 2002, pp. 142ss.

113



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

continue de représenter des éléments de contenu dans la littérature postmigratoire.
Dans la troisième partie suit une analyse plus profonde de l’identité littéraire des
enfants de la postcolonie en comparaison avec des auteurs de franco-africains des
générations précédentes au vu du postcolonialisme.

Héloïse « qui rêvait d’effusions, de retrouvailles…»413 lors de la rencontre désirée
avec son père, fait lors de cette rencontre une expérience frustrante avec son père,
qui lui a déjà muté plusieurs fois au préalable. Désenchantée, elle conclut que la
rencontre ne s’est pas déroulée comme elle l’avait imaginée :

Avec mon père, les choses se faisaient sans transition. Il était là, point barre, et se
comportait comme si nous avions toujours vécu ensemble. Même s’il était le seul à
parler, à meubler le silence dans les interstices de sa propre logorrhée, comme s’il
avait un peu peur de me voir s’engouffrer dans la brèche et titiller quelque agaçant
démon de son existence trépidante414.

Elle constate que le désir de faire connaissance l’un avec l’autre était seulement
unilatéral. Bien qu’elle se trouve finalement face à son père, elle ne semble pas avoir
rencontré la figure désirée avec les caractéristiques morales d’un père :

Je suis venue te voir, papa, et ne sais si je t’ai vraiment trouvé, avais-je voulu
dire ; mais la phrase, inutile en elle-même, n’a pas franchi mes lèvres, comme si
je craignais de la voir tomber dans le vide, accentuant ainsi l’absurdité de notre
face-à-face. Et pourtant, dans ma tête, que de questions encore j’avais à lui poser !

L’amour paternel dont elle avait tellement eu besoin ne semble pas exister. Déses-
pérée, elle demande « Au fond, ça sert à quoi, un père ? »415 ou «À quoi ça sert un
père, à part faire saigner les cœurs ? »416. Forgée par son enfance sans père, elle se
souvient de situations où elle aurait eu besoin d’un père ou au moins d’un « ersatz,
gigolo, substitut de père »417. La réponse suivante montre les réflexions d’Héloïse
concernant la figure du père : « Peut-être suffit-il aux fils et filles de savoir qu’il
existe, quelque part dans leur mémoire, une figure, un sentiment susceptible de
représenter le personnage, puis de l’oublier »418.

Parisette, qui partage avec sa sœur des souvenirs similaires de sa propre enfance,
lui répond qu’un père ne sert qu’à frapper ses enfants419. Parisette se rend compte
qu’il n’était pas non plus une figure du père pour elle et ses frères et sœurs de mères

413. CCJ 2002, p. 126.
414. Ibid., p. 186.
415. Ibid., p. 193.
416. Ibid., p. 194.
417. Ibid.
418. Ibid., p. 193s.
419. Cf. Ibid., p. 194.

114



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

différentes en se souvenant du retour du père à lamaison, après son long passage der-
rière les barreaux de la prison de TiBrava420. Par conséquent, l’enfance de Parisette
était aussi marquée par l’absence du père qui était souvent parti pour « conquérir
l’univers »421. Au retour du père, Parisette, qui vivait pendant son absence avec ses
sœurs et frères chez leur grand-père, n’était que confrontée aux ordres du père422.
Comme Héloïse, Parisette était habituée à ne jamais entendre un mot tendre de sa
personne de référence, ce que souligne la citation suivante423 : « Il s’est tourné vers
moi, autoritaire, tel qu’en lui-même la paternité ou la conscience vague de son statut
rêvé lui commandait d’apparaître, malgré sa posture presque cocasse […] »424. Bien
qu’Héloïse ait rencontré son père, elle n’a pas trouvé en lui la figure du père qu’elle
a cherchée pendant toute sa vie. Il s’est révélé « coureur de jupes »425, trafiquant de
drogues426 ainsi que taupe du régime427. Héloïse ne s’identifie pas avec son père qui
continue de plus à être absent presque jusqu’à la fin de son séjour. Par conséquent,
Héloïse n’a pas l’intention de retourner à TiBrava pour revoir son père :

Certains retours sont impossibles. Ce n’est pas un refrain de chanson. Certains
oublis sont nécessaires, et salutaires, par surcroît. Et la distance a toujours du
bon, dans les rapports entre les pères et leur progéniture. Tu ne m’en voudras
pas, j’espère, de préférer finalement la paix de l’ombre aux soubresauts de la
reconnaissance428.

3.1.3. La transformation d’Héloïse

Mais à la fin de son voyage, Héloïse a trouvé sa tranquillité d’esprit, malgré une
stratégie identitaire qui s’est révélée inapplicable. Héloïse peut maintenant atteindre
la sérénité, grâce à un habitus qui s’est élargi dans son subconscient. Les éléments
qui ont contribué à ce mouvement d’habitus sont variés, mais ils s’appuient surtout
sur les expériences faites pendant son séjour. Parmi ces expériences compte en
particulier la connaissance de ses racines africaines, s’exprimant par exemple à
travers la connaissance du pays, des personnages et de la musique jazz.

Un rôle important est joué évidemment par sa sœur Parisette qui vit aussi, en tant
que lesbienne, une vie cosmopolite429. Il semble que l’hybridité arrive à son apogée

420. Ibid.
421. CCJ 2002, p. 66.
422. Cf. Ibid., p. 66.
423. Ibid., p. 72.
424. CCJ 2002, p. 67.
425. Ibid., p. 52.
426. Cf. Ibid., p. 69s.
427. Ibid., p. 186.
428. CCJ 2002, p. 197.
429. Cf. Ibid., p. 173.

115



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

dans l’aventure érotique entre Parisette et Héloïse430. À la fin du roman, Parisette
se révèle en tant que fille d’un autre père inconnu. Ceci renforce l’impression que
dans l’univers de la famille d’Héloïse et Parisette les limites sont toujours franchis-
sables431.

De plus, il y a la figure de Sosthène, un bel et vaniteux adolescent aux traits fins par
lequelHéloïse se sent attirée432.Mais pour lui, Héloïse ne représente qu’une nouvelle
aventure avec une amante blanche et riche433. Bien qu’Héloïse soit seulement un objet
exotique pour Sosthène, elle ne s’en formalise pas, car cela semble être réciproque.

Pendant son voyage à travers la ville TiBrava, elle découvre la ville africaine à partir
d’une perspective européenne. Elle décrit le désordre et les odeurs différentes et
étranges qu’elle sent et qui élargissent son expérience « africaine » :

La voiture s’enfonçait dans le désordre d’un décor en contraste total avec celui
que nous venions de traverser. Désordre des habitations et nids-de-poule dans
le goudron. […] Cousin voulut remonter les vitres, j’ai dit non, les narines aux
aguets sidérées par la géométrie fantasque des odeurs qui allaient et venaient,
sons lointains et proche d’un tam-tam dans la nuit. Odeurs de sacs plastiques en
décomposition, de cacas frais, de poissons pourris, odeurs de fœtus jetés dans les
caniveaux […]434.

Par conséquent, les endroits africains qu’elle traverse apparaissent d’abord inter-
changeables et non lié à une ville particulière en Afrique. Mais ces lieux ainsi que
les odeurs soulignent les influences qui viennent de partout.

La musique de jazz qui apparaît pour Héloïse, souvent, dans les situations de fête
est un autre élément qui a contribué à l’élargissement de son habitus. Il y a par
exemple la chanson The Beautiful Ones Are Not Yet Born dans le bar « Le cadavre qui
rit »435 . C’est la même chanson qu’elle avait déjà entendue chez la voisine de sa
mère à Paris lorsqu’elle y allait pour se faire tresser les cheveux à l’afro.

Dans l’œuvre deKangni Alem, le jazz apparaît en conséquence en tant qu’expression
d’une liberté artistique. De plus, il s’agit d’un discours noir qui circule dans le
monde et qui profite de sa déterritorialisation en semélangeant avec d’autres formes.
Car malgré son origine africaine, la musique noire est devenue autonome en se
développant aux Etats-Unis. Ainsi le jazz peut être mis en scène partout.

430. Ibid., p. 173s.
431. Ibid., p. 191.
432. Ibid., p. 42.
433. Ibid., p. 147.
434. CCJ 2002, p. 63.
435. Ibid., p. 41.

116



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

Cette découverte d’une Afrique qu’Héloïse perçoit tout aussi mondialisée et hybride
qu’elle-même, lui permet de s’identifier d’autant plus en tant qu’identité frontalière
vivant dans « l’entre-deux ». De plus, le séjour lui a procuré de la liberté à l’égard
de ses parents, et surtout à l’égard de sa mère dévorante.

3.2. Ces âmes chagrines – Ambivalences postcoloniales : exotisme et
mimétisme à Paris

Ces âmes chagrines436 est le deuxième roman de Léonora Miano qui fut choisi pour
le corpus de cette étude. Pourtant, cette fois-ci, le roman de Miano appartient à la
catégorie des romans postmigratoires en racontant l’histoire de son héros Antoine
Kingué, né dans la capitale de la France et descendant d’une immigrée africaine.
Pareil à l’enfance d’Héloïse, le jeune métis a été élevé principalement par sa mère,
Thamar Kingué, avec laquelle il entretient une relation particulière qui oscille entre
l’amour et la haine. Par conséquent, Thamar Kingué joue un tel rôle primordial dans
son évolution identitaire, à tel point qu’une analyse de leur relation est essentielle,
d’abord au vu de son enfance.

3.2.1. L’enfance d’Antoine

Antoine Kingué garde un mauvais souvenir de son enfance, car il se sentait toujours
privé de l’amour de sa mère et à la fois toujours partagé entre deux mondes, le
monde occidental et le monde africain.

Thamar Kingué « vendait ses charmes au bar des hôtels à expatriés nordistes »437 au
Mboasu avant son émigration, où elle faisait connaissance de son futur compagnon
nordiste. Issue d’un milieu pauvre, sans réputation, et déjà enceinte d’Antoine,
Thamar a suivit l’invitation à un voyage au Nord de son amoureux français, dans
l’espoir d’unemeilleure vie dans l’Hexagone pour elle-même et son nouvel enfant438.
Finalement, elle a voulu être une ‘vraie’ mère et dédier son amour maternel à son fils
Antoine, une chose dont elle n’avait pas été capable à l’égard de ses autres enfants,
conçus lors de la violence des hommes en Afrique439. Mais pour le père d’Antoine
de « bonne famille »440, comme un proverbe du Mboasu l’énonçait, Thamar n’était

436. Miano 2011.
437. CAC 2011, p. 22.
438. Cf. Ibid., p. 136.
439. Ibid., p. 20.
440. Ibid., p. 26.

117



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

que son « passe-temps favori »441 et un « acte de rébellion passager »442 puisqu’il lui
avait été prohibé de fréquenter les « filles du comm un»443. Tout d’un coup, larguée
enceinte par le père d’Antoine, Thamar a décidé de prendre dès lors les meilleures
décisions pour elle-même et pour son fils. Mais comme elle avait eu besoin des
regards d’hommes, elle a commencé une relation avec un nouveau compagnon
français, Pierre444. Il lui permettait continûment une meilleure vie. De plus, elle
rêvait d’être naturalisée en tant que française et de devenir secrétaire. Mais Pierre,
« cette espèce de monstre »445, profitait de sa naïveté et la (mal-) traitait, au choix,
de « panthère noire » ou de «plante exotique »446 :

Thamar avait changé, se métamorphosant en une petite chose fragile qui minau-
dait, ne s’exprimait que sur le mode du larmoiement ou du gloussement. Antoine
ne reconnaissait pas sa mère. Elle lui échappait. Son comportement l’horripi-
lait. Ce Pierre lui achetait des robes, des fleurs, la sortait comme on promène
un caniche, dans des lieux où ses amis la trouvaient piquante, exotique, exacte-
ment comme une Grace Jones animalisée, ou comme Joséphine Baker arborant
sa ceinture de bananes447.

Dans cette citation, Thamar Kingué est comparée aux artistes noires et extravagantes,
qui étaient connues au début et à la fin du XXème siècle dans le monde entier pour
leur être exotique et leur comportement peu ordinaire. La représentation de Thamar
Kingué évoque le fétichisme qui appartient, selon Stuart Hall, au domaine où la
fantaisie intervient dans la représentation. L’exemple le plus fameux est celui de
la «Vénus hottentote » Saartje Baartman, de son vrai nom Sawtche. En 1819, cette
femme africaine a été exhibée sur une durée de cinq années à Londres puis à Paris,
par un paysan et un médecin sud-africains448. À cause de sa stéatopygie - fessier
protubérant, caractéristique de l’anatomie hottentote – Sawtche, vivante et morte, a
été un objet de spectacle ainsi que d’études anatomiques449. Sander Gilman décrit
dansDifference and Pathology450 l’exemple du fétichisme racial de lamanière suivante :
“Female sexuality is tied to the image of the buttocks and the quintessential buttocks
are those of the Hottentot”451. Homi K. Bhabha définit dans The Other question452

« fétichisme » ainsi :

441. CAC 2011, p. 26.
442. Ibid., p. 27.
443. Ibid.
444. Cf. Ibid., pp. 75ss.
445. CAC 2011, p. 75.
446. Ibid., p. 29.
447. Ibid., p. 75s.
448. Hall 1997, p. 264.
449. Ibid.
450. Gilman 1985.
451. Ibid., p. 91.
452. Bhabha 1986.

118



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

It is a non-repressive form of knowledge that allows for the possibility of simul-
taneously embracing two contradictory beliefs, one official and one secret, one
archaic and one progressive, one that allows the myth of origins, the other that
articulates difference and division453.

Le fétichisme témoigne d’un désir ambivalent qui veut être satisfait en traitant par
exemple la question de regarder et non regarder454. Tout ce qui est déclaré différent,
hideux, primitif ou déformé, fait plaisir de manière obsessionnelle parce qu’il est
différent et exotique455. La relation de Pierre et Thamar était donc fondée sur le
fétichisme, expression de désir et à la fois de désaveu. La métamorphose de Thamar
en «mère dévorante » avait eu une grande influence sur la vie d’Antoine. Celui-ci
est désormais refusé par Pierre et négligé par sa propre mère qui était jusqu’à ce
moment-là, « l’essentiel de son univers »456. « Toutes les nuits, il pleurait à chaudes
larmes dans son lit, l’appelait, hurlait son nom jusqu’à l’aphonie, jusqu’à ce que
ses sanglots manquent l’étouffer. Elle ne venait pas »457. Son enfance était donc
forgée d’interdits, d’obligations et d’un manque d’amour qui se manifestait dans
son habitus par exemple de la manière suivante :

ne pas s’asseoir là, ne pas toucher ça, ne pas parler trop fort, ne pas faire de
caprices, ne pas faire l’enfant, ne pas regarder la télévision le soir […] , jouer
uniquement dans sa chambre, ne pas appeler sa mère à la rescousse pour un oui
ou pour un non, […] laisser à Pierre le temps de s’habituer à lui […]458.

Par conséquent, Antoine, en tant qu’enfant, était déjà très tôt habitué à n’être que
toléré dans l’appartement de Pierre ainsi que dans la vie de sa mère et de Pierre459.

Depuis l’âge de sept ans, Antoine a commencé à fréquenter l’internat, à la demande
de Pierre et de sa mère. De plus, il a été envoyé aux grandes vacances, seul, par
avion sur le Continent pour faire connaissance de ses origines africaines et pour
gagner des repères sur le Continent460.

Mais ces décisions renforçaient en plus la distance psychique et physique entre
Antoine et sa mère. Il ne voulait ni vivre à l’internat où il était marginalisé et
appelé « noiraud »461 en tant qu’unique gamin noir, ni partir dans un pays qu’il
ne connaissait pas et où il ne connaissait personne. Ses premières impressions lui

453. Ibid., p. 168.
454. Cf. Hall 1997, p. 268.
455. Ibid.
456. CAC 2011, p. 29.
457. Ibid., p. 75.
458. Ibid.
459. Cf. Ibid., p. 75.
460. Ibid.
461. CAC 2011, p. 59.

119



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

venaient du livre Le voyage de Babar462 de Jean de Brunhoff : « Pour lui, le Continent
était peuplé de monstres noirs à grosses lèvres rouges surdimensionnées, comme
ceux du livre463 ». Bien que Brunhoff s’adresse avec sa figure principale, l’éléphant
roi Babar, son écriture cursive du texte et son vocabulaire simple, aux enfants de
trois à neufs ans, le contenu du texte et les illustrations des éléphants déguisés en
monstres au pays des Éléphants, semblaient faire peur à Antoine. Il percevait le
séjour sur le Continent comme une incarcération à vie, surtout parce qu’il y faisait
connaissance de sa grand-mèreModi, qui y élevait ses demi-frèresMaxime et Daniel,
ainsi que Jérémie, l’enfant trouvé464.

Antoine se sentait, arrivé pour la première fois enAfrique, exposé à plusieurs impres-
sions visuelles, sensuelles, auditives et olfactives. Il avait même eu des problèmes
pour les attribuer à ses impressions déjà mémorisées en France :

Ils avaient roulé, serrés les uns contre les autres, sueur contre sueur, huile contre
huile, haleines et souffles mêlés, le véhicule plongeant brusquement dans des
crevasses, s’élevant au-dessus des bosses. Par la fenêtre, un monde rude s’était
déployé devant lui, fait de fillettes vendant à la criée des œufs durs baignant dans
un liquide douteux, de quincailleries ambulantes, d’hommes poussant, comme
des forçats, de minuscules chariots chargés de planches ou de meubles. Il n’avait
trouvé aucun charme à ce spectacle, n’éprouvant, en l’observant, que la dureté
de ces vies subsahariennes465.

Au Mboasu, il a découvert un «monde rude »466, forgé par la dureté qui déterminait
la vie des Subsahariens. Instinctivement, il a fermé les yeux pour fuir ces réalités
indésirables dont il ne semblait pas pouvoir s’accommoder.

Dans le quartier de sa grand-mère, il a vu des habitants qu’il percevait en tant que
« sales, mal vêtus, vulgaires »467 et desmaisons qui n’étaient construites que demétal
tordu et de bouts de bois468. Il a décidé dans ce moment de défiance et de dégoût
que ce pays de ses ancêtres ne sera jamais son propre pays469. Au-delà, « la langue
dont la moindre syllabe lui semblait une menace, une déclaration de guerre »470 lui
rendait la communication tellement difficile à tel point qu’il abandonnait et même se
refusait à apprendre cette langue africaine. C’est la raison pour laquelle les voisins
du quartier le baptisaient «Muna mukala, le petit Blanc »471. Après Ayané, Salie et

462. Brunhoff 1948.
463. Ibid., p. 78.
464. Cf. CAC 2011, p. 186.
465. CAC 2011, p. 79.
466. Ibid.
467. Ibid., p. 80.
468. Cf. Ibid., p. 80.
469. Ibid., p. 80.
470. CAC 2011, p. 81.
471. Ibid., p. 80.

120



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

Héloïse, Antoine est donc le troisième protagoniste, identifié par la communauté
par l’attribution d’un surnom. Finalement, il a pris une décision grave pour sa vie
future puisqu’il a été confronté pour la deuxième fois de son enfance au rejet et à
l’isolement à cause de sa couleur de peau : « Il était peut-être un Noir, mais il ne
deviendrait pas un Subsaharien pour autant. C’était tout simplement exclu »472.

C’étaient déjà les premiers signes de la rancœur qu’il commençait à nourrir non
seulement envers sa mère, mais envers toute sa famille au Mboasu. Déchiré inté-
rieurement, il était incapable de supporter, d’un côté les caresses de sa grand-mère
lui montrant son amour (grand-) maternel473. De l’autre, rempli de jalousie, il refu-
sait l’attention que son demi-frère Maxime, « le portrait craché de Thamar »474, lui
portait :

Elle l’avait couché, lui avait passé la paume de sa main calleuse sur le visage. Il
s’était mis à pleurer, à hurler sans pouvoir dire ce qui le déchirait ainsi. Il refusait
de s’abandonner à cette caresse, de semettre à aimer l’inconnue chez qui on l’avait
jeté comme une pelure de patate au fond d’une poubelle. Pouvait-on s’attacher
au fond d’une poubelle ?475

Il semble qu’Antoine ait eu perdu la confiance aux hommes ainsi que la capacité de
vouloir s’attacher et s’identifier avec ses proches. À l’âge de douze ans, Antoine était
devenu un «négrillon charbonneux à sang froid, menteur comme un arracheur de
dents, effrayé par rien du tout »476. Il ne voulait plus jamais être perçu en tant qu’
« être primitif »477 et ne voulait plus retourner au Mboasu pendant les vacances478.

3.2.2. La première transformation d’Antoine

Devenu adulte, Antoine s’est développé non seulement en misanthrope, mais aussi
en mac479. Il s’est décidé à vivre du labeur des autres en ressentant le statut de
salarié dans l’état français en tant qu’ « esclavage à peine déguisé »480. Le narrateur
raconte : « Le jeune homme n’aimait pas les femmes, n’aimait pas les gens en général,
et, ce matin en particulier, l’espèce humaine le dérangeait au plus haut point »481.
Antoine continue d’aspirer à devenir comédien après avoir terminé ses études

472. Ibid., p. 81.
473. Cf. Ibid., p. 82.
474. CAC 2011, p. 113.
475. Ibid., p. 82.
476. Ibid., p. 123.
477. Ibid., p. 124.
478. Cf. Ibid., p. 125.
479. Cf. Ibid., p. 98.
480. CAC 2011, p. 98.
481. Ibid., p. 97.

121



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

d’architecture482, pourtant cette carrière ne semble pas couronnée de succès483.
Dans cette situation d’insatisfaction, la demande de Maxime de financer sa quête de
travail Intra-muros vient à point pour Antoine. Il flaire l’opportunité d’accumuler de
l’argent sans effort, en laissant vivre Maxime sous l’identité d’Antoine. En profitant
de la détresse de son propre frère et de Staf, un autre immigrant illégal, Antoine
commence à mettre sur pied un système d’exploitation malin :

La méthode était simple : le salaire était versé par l’employeur sur un compte
appartenant à Antoine, qui effectuait ensuite des virements sur des comptes
postaux, l’un domicilié dans la périphérie de l’Intra-muros, l’autre en province.
Maxime et Staf en détenaient les cartes de paiement, recevaient aussi les relevés
mensuels, Antoine se les faisant envoyer sous leur couvert. Il s’était toujours
montré très discret, le fisc ne s’était jamais intéressé à sa vie484.

Selon Antoine, Maxime était habitué à se contenter de peu et à partager ce dont
il disposait485. Par ailleurs, il est persuadé que Maxime a toujours reçu plus d’af-
fection dans l’enfance que lui. Il suppose que Maxime ne connaisse peut-être pas
la souffrance. Antoine ne recule même pas devant l’idée d’empoisonner Maxime,
mais il se rend compte au dernier moment qu’il ne peut rien soutirer aux morts. Par
conséquent, il ne voit aucune raison de se poser des cas de conscience. De l’avis
d’Antoine, il n’a même pas de sang sur les mains et ses victimes sont consentantes486.
Mais d’où vient alors ce côté misanthrope et haineux d’Antoine contre les Noirs ainsi
que contre sa propre famille, paraissait-il être un enfant d’une extrême sensibilité ?

Une première explication se trouve dans l’enfance d’Antoine à l’époque où il était
souvent exposé à l’influence mauvaise des copains de Pierre. Ceux-ci n’étaient
pas seulement des alcooliques, mais aussi des trafiquants sur le Continent. Ils
trafiquaient « de tout ce dont il était possible de trafiquer »487. Ils ont par exemple
participé en tant que «mercenaires » à la solde de dictateurs du Continent. Pierre
les mentionnait devant Thamar et Antoine dans le contexte de ses « relations en
haut lieu »488. Les copains de Pierre étaient dotés de surnoms, comme par exemple
La lame, Tropique du Capricorne et La torpille, pseudonymes liés à des évènements
vécus au cours de leurs aventures. Ainsi, ils devenaient probablement pour Antoine
encore plus hors d’atteinte. Car Antoine devait s’en laisser tellement imposer, que lui
aussi s’était donné un surnom : Snow489. Ce surnom, exprimant la froideur, souligne

482. Cf. Ibid, pp. 26ss.
483. Ibid., pp. 98ss.
484. CAC 2011, p. 99.
485. Cf. Ibid., pp. 114ss.
486. Ibid., p. 98.
487. CAC 2011, p. 77.
488. Ibid.
489. Ibid.

122



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

encore en plus sa métamorphose interne et externe. Snow est désormais décrit en
tant que « un de ces garçons à tignasse soigneusement peroxydée, méticuleusement
défrisée »490 pendant que ses cheveux étaient comparés à l’époque de l’internat « à
de la paille de fer, à des poils de cul »491. Il s’est donné une allure exotique avec sa
haute taille, son corps long et svelte, son port de tête aristocratique et son regard
mordoré, grâce aux lentilles jetables492. Selon notre analyse, sa transformation se
fonde également sur son souci d’être identifié et ainsi réduit principalement à son
statut de marginalisé, exclu socialement et économiquement. À première vue, cette
peur semble induire chez Snow une surcompensation qui se manifeste par un
comportement masculin stéréotypé. Il est fasciné de son image et prêt à tout pour
l’optimiser et pour atteindre son rêve en passant au cours des années pour une
vedette dans un milieu superficiel493 : « Faire l’acteur, tout comme se pavaner sur
les podiums, c’était échapper à sa vie, fuir le mal, devenir, par le regard des autres,
une image, mais surtout, une valeur »494.

Une caractéristique marquante de cette citation est la notion de « valeur » : Il ne veut
plus être toléré par son entourage, mais vénéré et estimé pour la personne qu’il
est. Cela peut être la deuxième explication pour son changement interne et externe.
Pour trouver une explication de cette « fascination » d’Antoine pour son apparence,
nous nous référons à Abbas Ackbar, étudiant les parallèles entre l’expérience co-
loniale et l’introduction des Africains à la modernité, et le capitalisme occidental.
En démontrant que « l’appât de la fascination est un leurre »495, Abbas évoque les
mots du philosophe Walter Benjamin qui définit « l’inconscient de la modernité […]
quand le choc de la modernité submerge et étouffe l’individu, menaçant de réduire
la vie privée dans la grande ville à l’insignifiance »496.

Pour atteindre son but, Antoine choisit comme tactique identitaire la visibilité :
«N’était-il pas sur scène en permanence ? »497. Il porte souvent des vêtements blancs
pour mettre en valeur « le précieux ébène de sa peau » et pour soigner son image
superficielle498. En plus, il a les « dents ultra blanches »499 et il garde sa ligne parfaite
grâce à une «diète protéinée »500 et des « piqûres antigraisses »501. Sa maîtrise de

490. Ibid., p. 17.
491. Ibid., p. 59.
492. Cf. Ibid., p. 100.
493. Ibid., p. 17.
494. CAC 2011, p. 184.
495. Ackbar1989, p. 54.
496. Ibid.
497. CAC 2011, p. 157.
498. Cf. Ibid., p. 19.
499. CAC 2011, p. 20.
500. Ibid., p. 21.
501. Ibid., p. 20.

123



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

soi-même va si loin qu’il se maîtrise même endormi502. Une autre tactique identitaire
qu’il maîtrise est la feinte, comme le commerce gagnant gagnant qu’il domine en
illusionnant son entourage pendant une séance de photos :

Il faisait illusion, ses connaissances à large surface financière se montraient volon-
tiers en sa séduisante compagnie, faisant ainsi d’une pierre deux coups : sa beauté
les illuminait le temps d’une pose pour la presse à potins, et ils manifestaient leur
empathie sans limites pour les minorités visibles503.

Il en ressort qu’il s’agit d’une maîtrise avec laquelle il acquière des avantages chez
les Nordistes ‘de bonne foi’. Ainsi, il fait semblant de se sentir en tant que minorité
visible, puisque « le black est tendance » dans l’industrie de la mode504. Snow fait en
conséquence semblant d’avoir intégré les marqueurs culturels en tant que stratégies
assimilatrices de la République Française. Mais en fait, il remet en question son
statut en tant que minorité visible puisqu’il n’appartient pas au groupe des immigrés,
appelés «minorités ethniques »505.

Mais il a aussi des moments de faible confiance en soi desquels il tente de sortir
avec des vêtements de couleurs vives et brillantes qui représentent à la fois son
cocon et son armure506 : « Il n’accorda pas un regard aux passagers, se comporta
comme si cette attention lui était due, ne laissant rien paraître des angoisses qui
l’étreignaient »507. En vérité, il a peur de devenir invisible et inexistant aux yeux des
autres et surtout aux yeux de sa mère508.

La première transformation d’Antoine ainsi que sa stratégie identitaire assimilatrice,
semanifestant à travers son image et ses vêtements, nous rappelle deux exemples des
textes critiques, déjà mentionnés dans cette étude. Premièrement, la transformation
d’Antoine évoque les Sapeurs congolais, déjà introduits à partir de la figure de
Ndombe. Pourtant, Snow semble créer pendant sa quête de reconnaissance un code
vestimentaire autonome et symbolique, similaire aux Sapeurs – ceci, hors du code
parisien standard509. Cela contredit notre ancien constat d’une surcompensation
par son comportement masculin stéréotypé. Antoine parvient ainsi à exprimer sa
différence par ses codes vestimentaire, c’est-à-dire par son style marquant une sous-
culture du Paris urbain. Il se démarque en conséquence non seulement des immigrés
africains, mais aussi des normes de la mode dominante. Cet acte mimétique est
évocateur de la transformation du roi éléphant Babar dans les œuvres de Jean de

502. Cf. Ibid., p. 120.
503. CAC 2011, p. 18.
504. Cf. Ibid., p. 149.
505. Thomas et al. 2013, p. 37.
506. Cf. Ibid., p. 100.
507. CAC 2011, p. 100.
508. Cf. Ibid., p. 155.
509. Thomas et al. 2013, p. 195.

124



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

Brunhoff. Il y illustre, inspiré de l’idéologie coloniale, d’un côté la prise de conscience
de sa nature, de sa peau et de ses vêtements. D’un autre côté, Brunhoff s’empare du
discours sur le vêtement en tant que symbole d’assimilation au code vestimentaire
occidental. Pourtant, la figure de Babar disperse après son assimilation réussie, le
code entre les autres éléphants en leur donnant des habits de travail510. Cet acte
révèle donc sa fonction mimétique.

Catherine Ramírez511 identifie le « zoot suit » en tant que symbole de cette vie
urbaine et en tant que symbole de statut en tirant des parallèles entre la culture
afro-américaine et chicano au vu des codes vestimentaire. Selon Ramírez, le « zoot
suit » est devenu pour les Anglo-Américains et pour les Mexico-Américains des
classes moyenne et supérieure « un signifiant à la fois de loisir et de consommation
ostentatoires […] pour revendiquer un espace public pour eux-mêmes »512. Au-delà,
elle montre comment «dans la politisation des Américains mexicains et dans la
création d’une identité culturelle chicano d’opposition plutôt que d’assimilation
[…], le zoot suit faisait office de marqueur de différence et de défi »513.

Ce qui frappe c’est qu’Antoine fait semblant d’être une personne sûre de soi. Ce
comportement s’oppose au comportement des protagonistes du roman postcolonial.
Pendant l’arrivée à l’aéroport, Antoine détourne résolument son regard des passa-
gers, à l’opposé au ‘chercheur d’Europe’ d’Itou-Ndinga, qui retourne timidement
son regard aux passagers effrayés de son apparence étrange. Par cet acte, Antoine
évite premièrement d’être confronté aux regards qui pourraient l’identifier en tant
qu’étranger ou Subsaharien. Deuxièmement, il refuse d’être confronté aux angoisses
internes qui semblent l’étouffer : « L’image, c’était tout ce qu’il possédait, tout ce
qu’il pouvait avoir plus que les autres. Elle devait demeurer conforme à ses besoins,
en imposer suffisamment pour dissimuler les failles qui le traversaient »514. Ses
cheveux « fragilisés par les incessants défrisages et décolorations »515 et l’utilisation
des lentilles jetables témoignent de la modification fréquente de son apparition.
Par conséquent, Antoine s’est habitué à vivre exclusivement dans le regard de son
prochain516. Il aspire à appartenir en tant que vedette brillante à ce milieu superficiel
avec lequel il s’identifie, afin que « les antennes paraboliques […] diffusent l’éclat du
Nord auprès des damnés de la terre »517. Ainsi, il choisit comme stratégie identitaire

510. Brunhoff 1948, p. 18.
511. Ramírez 2002.
512. Ibid., p. 6s.
513. Ibid., p. 1s.
514. CAC 2011, p. 116.
515. Ibid., p. 17s.
516. Cf. Ibid., p. 18.
517. CAC 2011, p. 146.

125



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

d’un côté, l’appartenance au milieu superficiel de l’Intra-muros. D’un autre côté, il
se décide en même temps pour la délimitation des Subsahariens :

Il voulait être des leurs, posséder un peu de tout cela. Ce milieu était le plus
indiqué pour un être tel que lui. Ici, personne n’était l’ami de personne, on se
taillait des croupières avec le sourire, on ne s’associait que pour détruire quelqu’un
autre518.

Il s’agit donc d’une domination qui atteint de temps à autre des dimensions destruc-
trices qu’Antoine exerce sur soi-même, mais aussi sur ses proches. Il est persuadé de
ne maîtriser que deux choses en consentant à cette contrainte : « l’aptitude à nuire et
la maîtrise de cette faculté »519. Mais il semble s’être accommodé de ces adversités,
« la vie n’étant pas faite pour qu’on se soumette soi-même à quelque supplice que ce
soit »520. Son refus de soumission s’étire comme un fil rouge à travers sa vie d’adulte.
La personne qui en souffre le plus est sa mère, Thamar.

3.2.3. La relation mère-fils

Après la mort de son compagnon Pierre dont la famille l’a mis à la porte521, Tha-
mar a commencé à gagner son argent en mendiant dans une « zone de la ville ne
figurant sur aucun plan cadastral »522. Après avoir compris qu’elle n’était qu’une
«Négresse »523 pour son ancien compagnon, elle est devenue alcoolique. Elle éprouve
la douleur de la perte de son fils adoré524. Celui-ci veut la faire payer pour l’avoir
laissé seul et pour ses conditions de vie misérables. Il la hait tout son soûl invoquant
« l’inqualifiable égoïsme dont elle avait fait preuve »525. Le narrateur vérifie sa réac-
tion ainsi : «On n’avait pas le droit de mettre un enfant au monde pour le laisser
ainsi, livré à lui-même. On ne pouvait donner la vie à un être, puis, tout faire pour
la lui ôter »526.

Les rencontres hebdomadaires sont devenues leur rituel. Antoine lui donne comme
argent seulement des pièces527. Depuis longtemps, Thamar a compris qu’il veut la
voir dans sa misère :

518. Ibid., p. 147.
519. Ibid., p. 66.
520. Ibid., p. 20.
521. Cf. Ibid., p. 137.
522. CAC 2011, p. 24.
523. Ibid., p. 29.
524. Cf. Ibid., p. 29.
525. CAC 2011, p. 25.
526. Ibid., p. 152.
527. Cf. Ibid., p. 25s.

126



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

Il effectuait ces visites comme on se rendait en pèlerinage dans un quartier sombre
de sa propre âme, là où s’étaient fixés les vieux chagrins, à perpétuité semblait-il,
prenant de la vigueur, se chargeant d’intensité à mesure que s’écoulaient les
années528.

Intentionnellement, il la laisse se délabrer pour que sa beauté, avec laquelle elle
a gagné son argent en Afrique, faiblisse et disparaisse. Il semble s’agir de sa dé-
limitation identitaire, cette fois-ci contre sa propre mère. La notion de l’ « âme »
reflète dans ce contexte qu’il est taraudé par sa relation troublée avec sa mère : « Il
n’y avait pas d’âme. L’âme, c’était un mot pour les critiques musicaux à court de
vocabulaire. L’âme, ce n’était qu’une formule, une périphrase, une figure de style,
une billevesée »529. La saleté et la laideur de sa mère sont opposées à la beauté,
aux vêtements blancs et au soin d’Antoine. Il semble qu’Antoine ne vit que pour la
déshonorer530 : « Traînant la patte, baignant dans l’odeur de ceux qui ignorent la
toilette, d’abord par la force des choses, ensuite par habitude. Il n’y avait plus rien
en elle que l’on puisse chérir, c’était fort bien ainsi »531. Pourtant Thamar, consciente
d’avoir été une «mauvaise mère »532 et d’avoir contribué à son âme tordue533, est
persuadée qu’elle paye toute sa vie une dette morale534 : « Il ne sait vivre que de la
douleur, de l’humiliation des autres »535. Maintenant, elle se sent coupable d’appartenir
à ces femmes subsahariennes qui « voulaient s’en aller, tenter devenir autres »536.
Elle se fait ainsi de multiples reproches et considère le caractère d’Antoine en tant
qu’héritage d’elle-même537. Elle le cherche et le suit partout, parce qu’il est son seul
enfant désiré et le seul qu’elle a aimé538. Elle ne s’achète rien avec l’argent qu’elle
obtient d’Antoine, mais garde tout sous son matelas539. Par conséquent, elle y met
un point d’honneur parce qu’elle ressent le besoin d’Antoine, de prendre son argent
et le voir souffrir :

Elle devait avoir besoin de lui comme il avait été en manque d’elle, dans ce
pensionnat où elle l’avait jeté comme un vieux sac. Il se fichait de la manière
dont elle gagnait alors sa vie, de ses horaires compliqués, de ses fréquentations

528. CAC 2011, p. 25.
529. Ibid., p. 196.
530. Cf. Ibid., p. 28.
531. CAC 2011, p. 25.
532. Ibid., p. 30.
533. Cf. Ibid., p. 137.
534. CAC 2011, p. 137.
535. Ibid., p. 172.
536. Ibid., p. 173.
537. Cf. Ibid., p. 136.
538. Ibid., pp. 26ss.
539. Ibid., p. 238.

127



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

malsaines. Tout ce qu’il voulait, en ce temps-là, c’était une mère. Même pas une
famille, cela ne lui disait rien, seulement une maman540.

Cette relation, de puissance et de dépendance entre Antoine et sa «mère dévorante »
Thamar, est la troisième explication pour sa métamorphose en «un être au sang
glacé »541.

3.2.4. La deuxième transformation d’Antoine

La série télévisée intitulée La cité, une comédie réaliste ou Snow joue le rôle de
Murdock, provoque un tournant dans la vie d’Antoine. Murdock est un ancien
délinquant désireux de changer de vie par amour542. Pour changer son style de
vie, Murdock rattrape son bac et crée une web radio avec laquelle il devient vite
célèbre. Grâce à la propagation de la musique ‘urbaine’, sa web radio fait office
d’une « nouvelle conscience politique chez les jeunes des quartiers »543.

Cette scène fait allusion au rap français, inspiré de la musique afro-américaine hip
hop, notamment à partir des années quatre-vingt-dix. Dans la banlieue parisienne,
le rap s’imposait en tant qu’« expression langagière de la banlieue et des enfants
d’immigrés »544. Les textes ont pour objectif de « dénoncer les conditions de vie dans
les cités, celles des immigrés et de leurs enfants »545. Dans son article Citoyen oder
Fremder ?546, Eva Kimminich parle du rap français en tant que pratique culturelle qui
a pour fonction de vilipender le racisme, la pauvreté, la discrimination et le manque
de perspective. En se référant aux émeutes dans la banlieue en 2005, expression
d’une frustration profonde en tant que prise de parole de la minorité noire et
française, le rap français pourrait servir selon Kimminich de « sismographe des
tensions dans les banlieues »547.

Dans la société française, ces incidents ont déclenché deux discours différents.
D’abord, les émeutes ont suscité un débat intensif, témoignant d’un malaise so-
cioéconomique comme le grand taux de chômage, les problèmes de logement et
l’affaiblissement de la classe ouvrière. Mais ensuite, il s’y profile un débat sur la
question de l’identité de la nationalité française auquel nous nous consacrerons
plus intensivement dans la troisième partie de l’étude.

540. CAC 2011, p. 25.
541. Ibid., p. 26.
542. Cf. Ibid., p. 164.
543. CAC 2011, p. 165.
544. Ibid.
545. Ibid.
546. Kimminich 2006.
547. Ibid., p. 537.

128



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

Le nouveau rôle, avec lequel il espère devenir finalement une vedette brillante, lui
demande une préparation de longue haleine et de plus l’émergence de son être
noir. De cette manière, il doit par exemple apprendre à «marcher comme un Noir
authentique »548 ce qui suscite chez lui le souvenir des moments passés au Mboasu
dans son enfance. La série déclenche chez Antoine des tourments identitaires en
remettant en question son appartenance identitaire à un milieu superficiel.

D’un côté, la série lui permet d’être vu ainsi que d’être « envié, adulé, demandé
sur les plateaux de télévision »549. Mais Antoine refuse de s’identifier avec son rôle
parce qu’il a perdu sa croyance dans l’humain550 :

Rien de ce qu’il avait vécu, rien de ce à quoi il aspirait, n’était en mesure de le
rapprocher de Murdock. L’envie de tomber amoureux, de s’investir dans des
actions citoyennes, ne l’avait jamais effleuré. Antoine ne croyait pas que l’humain
vaille tous ces efforts551.

De plus, la série lui donne la possibilité de se détacher du ‘support’ financier de
Maxime et de la dépendance psychique de Thamar. À l’opposé, il est d’avis qu’elle
souffrirait plus de son indifférence que de ses méchancetés552.

D’un autre côté, en regardant le générique de l’épisode de la série, il découvre en
gros plan son visage avec le sous-titre « Snow est Murdock » pendant que les autres
acteurs ont tous un prénom et un patronyme553. Veut-il continuer à dissimuler d’être
Antoine Kingué, ce nom qui a ses racines dans l’Afrique subsaharienne ? Antoine
arrive à la conclusion suivante : «Ce type, ce n’était pas lui. Il était étonné d’avoir si
bien fait semblant. Alors, il était possible d’être un autre. Peut-être qu’en y mettant
du cœur, il deviendrait réellement quelqu’un d’autre »554. Il se rend compte qu’une
fuite éternelle de son identité réelle n’est pas possible au moment où il est devenu ce
dont il avait tellement rêvé, admiré et estimé de son entourage. Douloureusement,
il se souvient de son passé qu’il n’arrive plus à cacher devant soi-même. Marqué de
doutes internes et ne sachant plus comment être réconcilié avec soi-même, il pense
que son identité serait unidimensionnelle et toujours limitée à son histoire : « Il
n’y avait aucune chance d’habiter réellement une autre identité, il [Antoine] serait
toujours limité à son histoire, circonscrit aux contours étriqués de son être. C’était en
lui. Le passé. Cette immense déchirure »555. Ainsi, il décide qu’il est temps de finir

548. CAC 2011, p. 185.
549. Ibid., p. 195.
550. Cf. Ibid., p. 168.
551. CAC 2011, p. 168.
552. Cf. Ibid., p. 167.
553. Ibid., p. 187.
554. CAC 2011, p. 188.
555. Ibid.

129



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

avec cette haine et cette «mort perpétuelle »556 en lui. Il veut faire face à sa vie pour
rompre avec les anciennes douleurs qui l’attachaient à sa famille557. Finalement,
il comprend que l’image qui le fascinait tant était glacée et déjà morte558. Cette
remarque montre qu’il est prêt à changer son ancienne stratégie identitaire afin de
faire connaissance avec sa propre identité pluridimensionnelle.

Finalement, il comprend que l’imitation, ou l’identification à l’autre, ne correspond
pas à la simple reproduction d’une ressemblance. Selon Homi K. Bhabha, l’imitation
est en effet la production de ce qui est « presque le même, mais pas tout à fait »559.
Dans son article Du mimétisme et de l’homme : l’ambivalence du discours colonial560,
Bhabha témoigne comment

le mimétisme émerge comme la représentation d’une différence qui est elle-même
un processus de déni. Le mimétisme est ainsi le signe d’une double articulation ;
une stratégie complexe de réforme, de régulation et de discipline, qui « s’appro-
prie » l’Autre au moment où elle visualise le pouvoir561.

Ici, se révèle l’ambivalence de ce processus, car lemimétisme de Snow a créé d’autant
plus son hybridité. Dans le contexte colonial, l’hybridité a eu aussi un effet subversif
selonHomi K. Bhabha : « [L]’effet du pouvoir colonial est perçu comme la production
de l’hybridation plutôt que le commandement tapageur de l’autorité coloniale ou la
répression silencieuse des traditions indigènes »562. Sa première tactique identitaire
est la réconciliation avec ses proches qu’il a niés pendant tant d’années. Maxime joue
un rôle décisif dans la réconciliation familiale en faisant office de dépositaire des
liens familiaux563. Selon lui, « le plus fort devait soutenir ceux qui l’étaient moins,
leur pardonner les faiblesses qu’ils ne pouvaient combattre dépasser. Elles faisaient
partie de leur identité »564.

Maxime, qui a trouvé Thamar mendiant devant le temple batiste565, ne l’avait vue
la dernière fois qu’à l’âge de quatre ans. Il la délivre de ses tourments de l’enfer et
lui procure un logement ainsi que de l’amour afin qu’elle récupère des conditions
de vie humaines566 : « Ce qu’elle avait tant cherché était là : un regard. De l’intérêt.

556. Ibid., p. 194s.
557. Ibid., p. 194.
558. Cf. CAC 2011, p. 197.
559. Bhabha et Bouillot 2007, p. 147.
560. Ibid.
561. Ibid., p. 148s.
562. Ibid., p. 185.
563. Cf. CAC 2011, p. 202s.
564. Ibid., p. 207.
565. CAC 2011, p. 29.
566. Cf. Ibid., p. 138.

130



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

L’amour. Celui qui accepte. Celui qui ne juge pas. Celui qui vous élève »567. De plus,
il décide de retourner à Sombé, au Mboasu avec sa mère malade568. Il lui explique
que Thamar aime Antoine même si elle a fait beaucoup de fautes569. Antoine donne
ainsi son accord pour une réconciliation avec sa mère qui doit avoir place dans
la maison de leur grand-mère. Arrivés à la maison de leur grand-mère, Maxime
et Antoine doivent constater que Thamar a été tuée pendant une attaque à main
armée570 :

Il redevint un petit enfant. Son corps se souvint de celui de Thamar, de leur
proximité des débuts, de l’arrachement ensuite, de la chaleur qu’il avait toujours
voulu retrouver. Antoine se mit à pleurer, comme dans les nuits solitaires de son
enfance. Modi s’approcha de lui, le serra contre elle. Il lui demanda pardon, pour
tout, le temps perdu, l’immense gâchis571.

Bien qu’il n’ait plus la possibilité de retrouver la chaleur chez sa mère, la nouvelle
femme Amalia lui procure désormais l’amour572. Grâce à Amalia, avec laquelle il
a fait connaissance un soir dans un club privé il y a trois ans, il se sent accepté tel
qu’il est. En plus, il cesse de se faire appeler Snow, ce nom qui existait seulement à
cause de son rôle dans La cité, la série dont Amalia n’avait jamais entendu parler.
Pour lui, Amalia représente une hybridité ethnique qui contribue à l’énergie et
à une force vitale573. Elle apercevait jadis le comportement d’Antoine comme un
appel au secours puisqu’elle appartient selon Antoine « au côté lumineux comme
Maxime »574. Antoine prend la décision suivante : « Il était Antoine Kingué, cette
identité serait ce qu’il déciderait d’en faire. En cet instant, il se sentait invincible,
capable de tout accomplir »575. Finalement, Antoine affirme son identité en utilisant
le nom avec lequel il fut baptisé. Il a réussi à transcender ses limites identitaires en
les reconnaissant, sans tricher, et surtout à accepter son identité frontalière576. Il
n’est plus dépendant d’être vu ou de tromper son entourage pour être perçu, admiré
ou estimé. De plus, la grossesse d’Amalia et la naissance de son fils qu’ils appellent
Maximilien Masoma Kingué577, lui procure une joie de vivre qu’il avait déjà crue
avoir perdue. En compagnie d’Amalia et de Jérémie, il voyage de nouveau à Sombé
pour faire vraiment connaissance avec ses racines. Il y découvre l’hybridité de la

567. CAC 2011, p. 132.
568. Cf. Ibid., p. 138s.
569. Ibid., p. 201.
570. Ibid., p. 225s.
571. CAC 2011, p. 226.
572. Cf. Ibid., p. 268.
573. Ibid., p. 121.
574. CAC 2011, p. 121.
575. Ibid., p. 286.
576. Cf. Ibid., p. 286.
577. Ibid., p. 267.

131



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

culture subsaharienne en regardant aux « contours d’une ville à la culture hybride,
caractéristique de l’identité subsaharienne d’aujourd’hui »578.

3.3. Place des fêtes – Fils de la nation française ?

Je vous ai déjà dit mon nom? Très bien. Quel vilain nom ! Ne riez pas, soyez
gentils et compatissants. Vous savez, je ne l’ai pas fabriqué moi-même. Ce sont
les origines de mes parents qui veulent ça579.

Nous constatons par la citation choisie que la signification et l’importance du nom
s’étend également dans le roman Place des fêtes580 de Sami Tchak. En comparaison
avec la figure d’Antoine Kingué qui s’est dénommé Snow, Le narrateur de Place
des fêtes va plus loin : Il semble cacher son nom d’origine africaine en le désignant
en tant que « vilain »581. En plus, il prétend l’avoir déjà prononcé et présenté au
lecteur. Ainsi, ces phrases du début de l’œuvre donnent déjà un aperçu de sa quête
identitaire, de son rapport à la culture africaine et aux origines de ses parents.

La dernière phrase de la citation nous paraît en particulier en tant qu’excuse du
‘narrateur incognito’ pour les origines traditionnelles de ses parents. Il met à la
fois en évidence qu’il est innocent et plutôt la proie que le coupable de ses parents,
en priant l’auditoire de lui accorder sa sympathie et sa complaisance. À travers
l’analyse, se révèlera-t-il en tant que proie des traditions de ses parents ataviques
ou peut-être plutôt en tant que personne qui les mésestimera ? Et trouvera-t-il sa
vocation identitaire ?

Pour trouver une réponse correspondante à ces questions, l’analyse suivante com-
mence d’abord avec une présentation introductive du narrateur, qui a été forgé
d’une manière déterminante aussi bien par ses parents africains que par la vie dans
la banlieue parisienne. Comme l’âge du narrateur reste inconnu, une classification
de son enfance n’est pas possible.

3.3.1. Le narrateur ‘incognito’ et les origines africaines

La quête identitaire du narrateur ‘incognito’ semble se dérouler à travers une per-
manente oscillation entre deux pôles opposés, comme déjà annoncé d’une manière
exemplaire par la question de la proie ou du coupable. Cette oscillation se révèle
à partir de la première phrase avec laquelle il souligne que ses parents sont nés

578. CAC 2011, p. 272.
579. PDF 2000, p. 11.
580. Tchak 2000.
581. Ibid.

132



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

« là-bas » et que lui est né « ici »582. La seule liaison qui semble exister entre ses
parents et lui est le point commun d’une « vie sans horizon »583. Selon le narrateur
cette ‘vie sans horizon’ n’a aucun sens et rend à la fin les personnes folles :

Or, une vie sans horizon, c’est un peu comme une variation autour de la même
merde et dumême sourire qui s’enlacent et s’entrelacent à la manière des serpents
qui font l’amour pour pondre des œufs ou des petits déjà prêts à s’en aller ramper
leur destin où ils peuvent584.

Comme descendant des immigrants africain et ainsi en tant que proie de cette « vie
sans horizon », causée par ses parents, le narrateur se voit en tant que « porte-parole
de cette merde » qui a son langage propre585.

Pendant l’introduction sur ses parents, il affirme son style de langage. Ceci apparaît
évidemment approprié à l’état d’une ‘vie sans horizon’, en utilisant des notions qui
proviennent du champ lexical des animaux : « Ils pensaient brouter un peu avant
de repartir, mais ils sont restés et ne vont plus bouger, parce qu’il y a plus moyen de
bouger, parole de l’albinos en concert »586. Par exemple, il y fait usage de la notion
« brouter » et compare ses parents à des gnous et à des éléphants qui courent dans
la savane pour trouver « des cieux plus cléments »587. Ainsi, le narrateur met en
évidence qu’il perçoit et observe le comportement de ses parents continûment. Il le
classifie comme ‘étranger’ et surtout comme ‘animal’.

Cette perception nous permet d’exercer plusieurs raisonnements concernant la
relation du narrateur avec ses parents : D’abord, la comparaison avec des gnous ou
des éléphants, c’est-à-dire avec des animaux stéréotypés de l’Afrique, montre que le
narrateur semble avoir une perception exotique de ses parents.

L’allusion aux animaux qui proviennent du continent africain, nous fait resurgir la
scène de l’aéroport, dans le roman postcolonial Maman je reviens bientôt588. Dans
cette scène, le ‘chercheur d’Europe’ est dégradé à travers le regard des passants à
l’aéroport Charles de Gaulle. Le ‘chercheur d’Europe’ compare ce comportement à
la scène, décrite dans le roman Cannibale589 de Didier Daeninckx, d’une exposition
coloniale où les Africains sont traités en tant qu’animaux de zoo. Par conséquent, il
devient de plus en plus évident que le ‘narrateur incognito’ est chargé de stéréotypes
envers ses parents africains. Il adopte ainsi la même position que celle des passants

582. Ibid., p. 9.
583. Ibid.
584. Ibid.
585. Ibid., p. 10.
586. Ibid., p. 11.
587. Ibid.
588. Itoua-Ndinga 2014.
589. Daeninckx 1999.

133



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

de l’aéroport Charles de Gaulle en percevant ses parents aussi en tant que « gens à
civiliser »590.

Dans Place des fêtes, le sujet du racisme est donc traité en sens inverse. Cela signifie
qu’il s’agit d’une forme de racisme des Afrodescendants envers les immigrants
africains de la première génération. Le racisme se manifeste dans cette œuvre
d’une manière encore plus expressive que dans Ces âmes chagrines. Cette perception
paradoxale, rappelle les rapports de force arbitraires entre colonisateur et colonisé,
évoqués dans l’œuvre De la postcolonie. Essai sur l’imagination politique dans l’Afrique
contemporaine591 d’Achille Mbembe :

De l’assujetti en colonie, disons qu’il n’est pas qu’apparence. Il a un corps. Le
colon peut s’en saisir, le molester, le placer en détention, l’obliger à des corvées,
l’astreindre à l’impôt, ou le recruter comme chair à canon. […] L’indigène en
tant que rien, en tant que chose et en tant qu’animal, est une création du colon.
C’est le colon qui appelle ce rien à l’existence : il le fabrique en tant que chose et
domestique en tant qu’animal. Ce rien, cette chose et cet animal sont une œuvre et
un objet de son imagination, l’exemple même de la puissance de son arbitraire592.

La description des parents du narrateur révèle au-delà que leur motif d’émigration
vers la France était pour eux jadis la quête d’une meilleure vie, comparable aux
immigrants de la première génération. Mais ce qui était auparavant un rêve pour
les parents du narrateur commençait lors de leur séjour à se révéler en tant que
cauchemar irrévocable. Par conséquent, le thème du retour en Afrique mythique et
mythifié, sujet central de la Négritude, revient aussi dans le roman postmigratoire.
Il sera discuté eu égard à l’identité culturelle dans le chapitre 1.1.2. de la troisième
partie de notre étude.

Pour les parents du ‘narrateur incognito » par contre, il s’agit d’un retour impossible,
un sujet qui continue d’être un problème omniprésent dans les romans de la diaspora
africaine. Le narrateur explique : « Le retour, remarquez, c’est toujours un rêve qui
ne se réalise pas forcément »593.

Le narrateur dénie l’africanité du père et exprime ainsi son refus d’un retour avec
ses parents en Afrique en accusant son père d’être le responsable qui a mis sa famille
dans « cette merde »594 et de n’avoir pas pris des précautions pour leur avenir :

Excuse-moi, papa, ton là-bas, c’est n’importe quoi. […] Tu nous as largués sur ton
impasse d’où nous n’avons pas les moyens de nous tirer même quand la gueule
de l’agonie fonce sur nous comme un char en Tchétchénie. Et tu veux encore

590. MJRB 2014, p. 26.
591. Mbembe 2000.
592. Ibid., p. 236- 239.
593. PDF 2000, p. 12.
594. Ibid., p. 21.

134



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

compliquer les choses en nous demandant d’aller vivre là-bas pour perpétuer
le nom de ton clan ? Fameux nom qui ici tombe, chaque fois qu’on le prononce,
dans le néant quotidien595.

À la perception d’une ‘vie sans horizon’ s’ajoute donc celle d’une impasse dont la
famille du narrateur n’arrive pas à se sortir. Il en ressort que le narrateur ne se sent
pas seulement en tant que proie de ses origines africaines et des conditions de vies
misérables. Il se perçoit en particulier captif dans cette impasse, représentée par la
banlieue.

Nous y supposons la raison pour laquelle le narrateur cache son nom. Car ce nom
qui avait une signification et une tradition ‘là-bas’, ne symbolise ‘ici’ que l’altérité
du narrateur. Le sentiment d’être un prisonnier des conditions de vie, identifié dans
l’analyse des protagonistes postcoloniaux en tant qu’effet secondaire d’une identité
frontalière, réapparaît donc pour la première fois dans l’analyse des protagonistes
postmigratoires.

La fonction révélatrice de ces citations choisies, représentant l’oscillation identitaire,
est soutenue par la citation suivante. Dans cette citation, le narrateur affirme son
appartenance à la nation française :

Je suis français, même si je ne suis pas vraiment français, parce que ma peau
ne colle pas avec mes papiers. Mais je sais que je ne suis pas de là-bas non plus,
parce que je n’ai rien à voir avec là-bas. Là-bas, c’est un peu comme une carte
postale, ça peut être beau ou triste596.

Ici, nous reconnaissons que le narrateur souffre également d’un complexe d’œdipe
comme Héloïse de Cola Cola Jazz597. Pourtant, son complexe d’œdipe se manifeste
par sa relation de haine avec l’Afrique : Cette terre africaine qui représente pour lui
l’espace originaire de ses parents et à la fois, l’endroit responsable de leur construc-
tion identitaire. Ce complexe d’œdipe, expression du désir d’un parricide culturel
de la patrie des parents et de l’immersion dans la culture d’accueil, mène au souhait
d’une nouvelle construction identitaire du narrateur. Mais bien que la France soit
son pays natal, le narrateur avoue qu’il se sent apatride – un état qui nous sert
d’explication pour son oscillation identitaire : « Je veux dire que la France, c’est mon
pays natal, mais ce n’est pas ma patrie. Je veux dire que je n’ai pas vraiment de
patrie. […] Une patrie, c’est autre chose que la nationalité, une patrie c’est dans le
sang »598.

595. Ibid.
596. Ibid., p. 22.
597. Alem 2002.
598. PDF 2000.

135



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

Les citations montrent à propos de la quête identitaire que le narrateur est en quête
de marqueurs d’identité. Ceux-ci correspondent aussi bien à l’image d’un ‘vrai
français’ qu’à l’image d’une ‘vraie patrie’. Il devient évident par la divulgation de
ces images, que le narrateur rêve d’une meilleure vie tout comme ses parents jadis.
Va-t-il finalement réussir à se sentir « chez soi » ? Il ressort que la stratégie identitaire
du narrateur n’est pas seulement la délimitation identitaire envers ses parents, mais
aussi la délimitation culturelle et géographique.

3.3.2. La délimitation culturelle

La délimitation culturelle a son origine dans la rencontre avec la police blanche qui
suscite en lui l’intérêt de se transformer d’un membre d’une bande de la banlieue en
un intellectuel parisien. La rencontre éveille en lui pour la première fois le souhait
de sortir de la banlieue et de s’échapper de l’endroit, qui a formé son « identité
banlieue »599 jusqu’à présent. Pour le géographe et spécialiste de la banlieue Hervé
Vieillard-Baron, la banlieue représente « un prétexte pour parler des inégalités, de
la carence des services publics, du sentiment d’insécurité, de la peur du métissage
et des effets pervers de médias »600.

Afin de saisir la complexité du terme « banlieue », Vieillard-Baron distingue entre
cinq notions différentes : Outre la notion juridique, tirée du droit féodal, il y la notion
géographique qui définit la banlieue en tant que « ceinture urbanisée dépendante
du centre » 601. La notion sociologique aborde l’exclusion des habitants de la marge
urbaine. La notion culturelle, témoigne des graffitis, du rap et des festivals, issus
de la banlieue. Finalement, la notion symbolique évoque la diffamation à laquelle
une partie des habitants sont exposés, soit par cette citation :« La banlieue, c’est le
soupçon permanent »602 soit par la suivante : « La banlieue, c’est mortel »603.

Le ‘narrateur incognito’ décrit avec ces mots comment la vie quotidienne dans la
banlieue est dangereuse du point de vue d’un jeune noir et d’un membre d’une
bande.

Pour obtenir « la carte invisible de la bande »604, un rite de l’initiation est nécessaire
qui garantit paradoxalement la survie au sein des jeunes de la banlieue. Le rite de
l’initiation amène les jeunes de la banlieue à partager les mêmes codes :

599. Ibid., p. 177.
600. Vieillard-Baron 2007, p. 21s.
601. PDF 2000, p. 22.
602. Ibid., p. 182.
603. Ibid., p. 183.
604. Ibid., p. 181.

136



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

tu dois t’initier, donc faire les conneries distinctives du genre nique ta mère et le
reste, faire le pitbull, vandaliser dans le RER et le métro, graffiter les murs, niquer
les conducteurs de bus et tout le reste. Et puis aller dans les magasins casser
les œufs, éventrer les paquets de sucre en poudre, piquer les fruits, prendre les
marchandises dans le congélateur et aller les cacher au milieu des produits secs
pour qu’elles se décongèlent et aillent à la poubelle605.

Après avoir réussi les épreuves, il affirme d’un côté de vouloir agir selon les codes,
imposés par la bande. Il est ainsi à l’antipode de la figure d’Ayané qui refuse les
codes octroyés par l’habitus communautaire des habitants d’Eku. En conséquence, il
semble incorporer plutôt l’identité racine dans ce stade de son évolution identitaire.
D’un autre côté, il montre avoir respecté et assumé l’habitus communautaire de la
banlieue. Ceci se manifeste surtout par ses habitudes en contact avec le sexe féminin.

La première femme qui lui avait transmis une certaine image de la femme africaine
est samère, travaillant en tant que prostituée dans la banlieue. Samère, qui travaillait
déjà en tant que prostituée dans son village africain, voulait devenir à l’origine une
femme sérieuse avec l’aide du mariage du père du narrateur. Mais l’immigration
ratée, par exemple à cause du chômage du père et des conditions de vie dures,
avait transformé le couple africain plein d’espoir en un « couple de l’impasse »606.
Dans l’œuvre La sexualité féminine en Afrique Sami Tchak étudie la misère du couple
moderne des Africains en France. Il y constate que pour beaucoup de couples

le projet d’un retour triomphal au pays natal devient de plus en plus une chimère.
Même lorsqu’ils ont un travail fixe, ils ont toujours du mal à accepter et à assumer
leur anonymat social. Il s’agit parfois de femmes et d’hommes arrivés en France
pour des études et des formations de haut niveau. Ils ont rêvé de repartir chez eux
pour occuper des postes importants. C’est souvent du plus haut de leurs légitimes
ambitions qu’ils tombent brutalement dans la réalité d’une vie d’immigrés sans
horizon, réduits à l’errance, à la précarité, à la reconversion professionnelle par le
bas. Leurs frustrations et leurs désillusions empoisonnent leur vie conjugale607.

La mère, qui développe un goût pour les autres hommes de toutes couleurs, com-
mence à reprendre son travail en tant que prostituée dans la banlieue608. Aussi en
Afrique, la prostitution s’est « occidentalisée » 609 pendant les dernières décennies
bien qu’elle existe déjà depuis le début de la colonisation. Coquery-Vidrovitch té-
moigne que la modernisation s’est accompagnée de l’évolution de réseaux organisés
et de l’émergence de proxénètes610. La prostitution représente ainsi une stratégie

605. Ibid., p. 181.
606. Ibid., p. 51.
607. Ibid., p. 77.
608. Cf. PDF 2000, p. 52s.
609. Coquery-Vidrovitch 2013, p. 190.
610. Cf. Ibid., pp. 190ss.

137



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

de survie pour les familles vivant dans des conditions misérables. Nous y décou-
vrons donc les signes négatifs des traditions africaines chamboulées qui ont des
répercussions graves sur les descendants.

Sami Tchak nous présente en conséquence dans Place des fêtes le couple africain
échoué, parce que les parents n’ont pas réussi à élargir ensemble leur habitus. Cette
fois-ci, la prostitution de la mère en France symbolise d’un côté sa lutte répétée pour
la survie. De l’autre, devenue une ‘entrepreneuse individuelle’, son travail montre
qu’elle est restée fidèle en majeure partie à son habitus611. Donc, pendant que la
mère se transforme en une «mère dévorante », le père a des difficultés à assumer son
devoir de « père nourricier »612. Le père n’est donc plus le pourvoyeur et le maître
absolu de la famille613. À cause du travail de son épouse, réparti non plus en fonction
du sexe, le père se retrouve dans une dépendance à celle-ci614. Mais pendant que la
mère trouve un chemin pour s’adapter le moins possible aux réalités d’une vie dans
la banlieue, le père souffre de sa vie en France depuis le début de l’émigration615 et
préfère le retour au pays natal, au moins pour sa mort616 : « La France, c’était aussi
le tombeau de sa honte. Il cachait son échec dans l’anonymat, dans la foule qui se
fout de sa gueule, dans la foule qui rit de lui sans se soucier de savoir qui il est »617.
Par conséquent, le narrateur ne s’identifie pas seulement en tant que « sauvageon
de la banlieue »618, mais aussi fièrement en tant que «fils de pute »619, qui se sent
attiré par sa propre mère620. Son goût débordant pour le sexe féminin ainsi que son
image pathologique de la femme africaine se tire comme un fil rouge à travers le
roman. Cette remarque nous ramène à l’image de la femme africaine fétichisée par
l’homme occidental, comme c’est le cas chez la mère d’Antoine et son compagnon
Pierre dans Ces âmes chagrines. Pourtant cette fois-ci, il s’agit du ‘narrateur incognito’
qui vénère la fantaisie de la femme africaine fétichisée. C’est ainsi que le ‘narrateur
incognito’ travaille d’abord en tant que proxénète de ses deux sœurs cadettes qui
sont des « putes en Hollande »621. De plus, ses obsessions se montrent à travers le
viol de la cousine de son meilleur ami, le Malien, par l’acte sexuel avec sa nièce

611. Ibid.
612. PDF 2000, p. 52.
613. Cf. Ibid., p. 77.
614. Ibid., pp. 77ss.
615. Ibid., p. 69.
616. Ibid., p. 288.
617. PDF 2000, p. 23.
618. Ibid., p. 181.
619. Ibid., p. 71.
620. Cf. Ibid., p. 73.
621. PDF 2000, p. 36.

138



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

excisée622 et par l’inceste avec sa sœur cadette623. Au-delà, il tombe amoureux de sa
propre cousine avec laquelle il va avoir son premier enfant624 :

Le sexe de la cousine de mon Malien, il avait des odeurs un peu particulières. En
tout cas, ça sentait de plusieurs manières. II y avait un peu d’odeurs de la vanille,
un peu de l’odeur d’un poisson frais gardé á l’intérieur d’un sachet en plastique
pendant un jour. Il y avait un peu de l’odeur du beurre de karité et surtout un
peu d’odeur d’une mangue625.

Les indices olfactifs du narrateur en rapport avec les pays subsahariens, comme
‘odeurs de la vanille’, ‘odeurs d’un poisson frais’, ‘un peu de l’odeur de beurre de
karité’, ‘un peu d’odeur d’une mangue’, témoignent d’un mélange de ses impres-
sions géographiques et culturelles626. À travers son langage cru et sans détour, la
citation dévoile d’un côté la réalité des conditions de vies animalières et initiales
dans la banlieue. Le narrateur fait donc usage du concept de l’ « appropriation »
ce qui signifie dans la théorie postcoloniale que « la langue est adoptée comme
outil et utilisée de différentes manières pour exprimer des pratiques culturelles
très différentes »627. D’un autre côté, la citation révèle sa liaison inconsciente, pour-
tant perpétuelle, à l’origine africaine de ses parents. Par conséquent, la banlieue
semble expédier les côtés effrénés et indésirables de ses habitants ce qui explique
l’oscillation du narrateur entre proie et coupable. Cependant, nous constatons le
premier tournant dans sa vie grâce à la rencontre avec la police blanche. Celle-ci lui
achète des livres, les tout premiers livres de sa vie. Contrairement à ses anciennes
habitudes, le narrateur commence à aimer lire les livres en transformant son habitus.

Au-delà, il appelle la police blanche «maman poulette »628. Nous analysons ce
comportement en tant qu’expression d’un manque d’une mère nourricière. Après
sa mort tragique, il se revendique en tant que «fils digne de sa fierté maternelle
adoptive »629 :

Pour résumer, je dirais ceci : deux personnes ont bâti ma personnalité, la femme
de la police, ma poulette, m’a donné le goût des livres, mon Malien celui de
l’inceste. […] Derrière mes faux airs de gosse de la banlieue qui peut vous faire
verser des ruisseaux de larmes sur son sort, il y a un pervers qui n’es pas du tout
bête630 .

622. Cf. Ibid., p. 72.
623. Ibid., p. 154.
624. Ibid., p. 279.
625. PDF 2000, p. 181.
626. Cf. PDF 2000, p. 181.
627. Thomas et al. 2013, p. 95.
628. PDF 2000, p. 160.
629. Ibid., p. 161.
630. Ibid.

139



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

3.3.3. La délimitation géographique

Pour réaliser une meilleure vie à Paris intra-muros, il prend le conseil de son père à
cœur : « File, ne te laisse pas rattraper par la banlieue. File avant que ça ne soit trop
tard »631. Le narrateur opte de cette manière pour une délimitation géographique
pour fuir le destin d’une vie dans la banlieue :

Tout n’est pas nickel dans Paris intra-muros. Mais, c’est mieux que de se taper
la réputation de la banlieue par les temps qui courent. […] La banlieue, par
les temps qui courent, ça ne pardonne pas, surtout pour la couleur tendance
accompagnée d’un pitbull blanc632.

Motivé par la maman poulette intellectuelle, il veut donc délaisser son identité
banlieue afin d’être perçu par les Français blancs comme un Noir « né ici »633. Par
conséquent, le narrateur ne veut plus correspondre aux stéréotypes d’un Noir de la
banlieue. Il veut être identifié par l’Autre en tant que ‘fils de la nation française’ qui
partage les mêmes droits que les autres citoyens blancs de la France. C’est la raison
pour laquelle, il fait comme tactique identitaire usage de la liberté de la parole pour
tirer au clair les dysfonctionnements sociaux qui l’empêchent de réussir à réaliser
une ascension sociale634. Il confesse désespéré, mais aussi sur un ton ironique :

C’est nous, les nés ici avec la couleur tendance, qui aurions dû voter FN. Vous
savez pourquoi ? C’est parce que qu’il y a trop de Noirs n’importe comment dans
ce pays que les gens, ne sachant plus que faire pour nous distinguer, nous foutent
tous dans le même sac. Ils ne voient pas de différence et croient que même les
Antillais noirs sont des immigrés sans papiers, c’est vous dire. Si tous les nès
là-bas et tous les clandestins de cette couleur se magnaient, je suis sûr que nous
les nés ici, nous serions très peu nombreux. Et les gens ils sauraient que faire de
nous, parce que je sais qu’ils nous aiment surtout en Coupe du monde, ça ne se
cache pas, ça un tel amour635.

Il se prononce contre les regroupements et les mélanges ethniques qui se trouvent
par exemple dans le XVIIIe arrondissement à Paris de peur de ne pas être vu et
perçu en tant que Français noir636 : « C’est pour ça que je cause avec ma liberté
tricolore en levant le drapeau des soldats aux armes citoyens »637. De plus, il craint
qu’un tel comportement pourrait faire reculer la République, parce que

631. Ibid., p. 178.
632. Ibid.
633. Ibid., p. 176.
634. Cf. Ibid., p. 169.
635. PDF 2000, p. 176.
636. Cf. Ibid, p. 185.
637. PDF 2000, p. 169.

140



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

les gens, ils ne se gênent pas pour faire comme s’ils étaient toujours chez eux
là-bas, avec des vraies manières de chez eux. Parfois même pire que chez eux
parce qu’ils sont plus libres en France que chez eux638.

Il justifie sa thèse en donnant l’exemple des Noirs et des Arabes qui ont réussi639.
Ceux-ci préfèrent déménager pour ne plus se mélanger avec les communautés
ethniques. Dans son œuvre De la question sociale à la question raciale ? Représenter la
société française640, Didier et Eric Fassin témoignent d’un abandon des Français « de
souche » des soi-disant zones urbaines sensibles (ZUS)641. Ils voient les raisons dans
le sous-développement de l’infrastructure, dans la négligence politique et ethnique.
Cependant, le ‘narrateur incognito’ de Tchak perçoit dans ces mécanismes un cercle
vicieux, car paradoxalement, leurs enfants sont aussi des Noirs et des Arabes. Dans
ce moment, le narrateur dresse le bilan suivant sur les Arabes et Noirs en France :

Un Arabe encore, ça va, ça se remarque, mais parfois, fondus dans la masse,
certains Arabes, pas tous quand même, ça ressemble à n’importe quel Blanc
comme les Marseillais, même si ça pose des bombes, un Arabe. Mais un Noir,
rien à faire, ça te saute tout de suite aux yeux comme le corps d’une pute sur le
trottoir. Pas possible de faire une métamorphose même quand on lit Kafka. Pas
possible de faire semblant. Quand on naît noir, eh bien, c’est pour de bon, c’est
pour ça que le père de David a chanté Noir c’est noir, il n’y a plus d’espoir642.

Mais est-ce qu’il n’y a vraiment plus d’espoir pour notre narrateur ? En vérité, la vie
à Paris intra-muros se révèle au début en tant que très dure pour le narrateur. Il ne
trouve pas tout de suite du boulot et doit recevoir le RMI bien qu’il y obtienne un
appartement643. Le chômage le fait retomber dans les vieilles ornières. Ensuite, il
devient lemaquereau de sa fausse nièce et de sa cousine en fondant unemaison close
sous couvert d’une « association de lutte contre le racisme »644. Avec leur association,
ils visent des gens qui « font semblant d’être gentils »645 et qui veulent officiellement
lutter contre le racisme en disant en vérité « n’importe quoi »646. Mais à cause de
son travail en tant que mac, il se rend compte qu’il est amoureux de sa cousine et
qu’il ne veut plus la partager avec d’autres hommes647. Cette révélation prouve
non seulement son habitus clivé, mais marque également le deuxième tournant
important dans la vie du narrateur.

638. Ibid., p. 165.
639. Cf. Ibid., pp. 168ss.
640. Fassin et Fassin 2009.
641. Cf. Ibid.,pp. 1ss.
642. PDF 2000, p. 169.
643. Cf. Ibid., pp. 184ss.
644. PDF 2000, p. 229.
645. Ibid.
646. Ibid.
647. Cf. Ibid, p. 249.

141



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

Prêt à réfléchir à ses décisions prises et à en saisir les conséquences, le narrateur se
présente finalement responsable de sa propre vie648. Il semble être arrivé ‘chez soi’
avec la naissance de son propre garçon, né en France. En plus, il ne veut pas répéter
la même faute de ses parents en léguant à son fils un héritage culturel compliqué, à
cause de son enfance et adolescence difficiles. Il semble que le protagoniste post-
migratoire veut donc définir sa propre identité culturelle en tenant en compte ses
racines africaines et son être rhizomatique, pourtant sans déterminer une certaine
appartenance à une patrie :

Moi, vous savez, je sais que, né ici, je suis un corps sans patrie, il ne faut pas se
faire d’illusions là-dessus. Mais, puisque je peux vivre ici aux yeux de la loi, je
préfère faire comme si j’avais une patrie. […] D’ailleurs, on n’a pas besoin d’une
patrie pour vivre !649

3.4. Le Roman de Pauline – Fille de la banlieue ?

Le dernier roman postmigratoire décrit la quête identitaire de Pauline, narratrice
éponyme de Roman de Pauline650 de Calixthe Beyala. Ce roman symbolise dans ce
corpus en se déroulant également dans la banlieue parisienne, le pendant à la version
du narrateur masculin, qui raconte dans Place des fêtes ses tourments identitaires.
Pourtant la relation mère-fille douloureuse qui trouve son début dans l’enfance
de Pauline, est un des éléments qui lient ce roman à Héloïse, la protagoniste du
premier roman postmigratoire.

3.4.1. L’enfance de Pauline

L’introduction fournit déjà plusieurs indications à la qualité de la relation mère-fille
entre Pauline et sa mère : « J’évoluais dans un monde où rien n’était grave. […]
Il y avait tant de fils barbelés autour de notre amour filial qu’à la maison il était
aussi dangereux de se dire « je t’aime », que de se jeter du haut d’un immeuble de
douze étages »651. Ces deux phrases révèlent que Pauline a été habituée à souffrir
d’un manque d’amour maternel dès sa prime enfance652. Selon l’avis de la mère, ce
‘n’était pas grave’ quand Pauline avait eu des problèmes à mastiquer les aliments
proprement après que son petit frère Fabien lui ait brisé la mâchoire d’un coup
de poing. De plus, la mère lui clarifie que ce ‘n’était pas grave’ de grandir sans

648. Ibid., pp. 280ss.
649. PDF 2000, p. 290.
650. Beyala 2009.
651. RDP 2009, p. 7.
652. Cf. Ibid., pp. 7ss.

142



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

se sentir aimée tant qu’on continuerait de vivre ensemble. Il s’agit donc d’une
négligence totale des obligations parentales, à laquelle Pauline et son frère sont
abandonnés. Pauline explique que l’incapacité d’être une bonne mère représente
un problème héréditaire et a été transmise par la ligne matrimoniale. Pauline, qui
va avoir quatorze ans, diagnostique que sa mère « a un vice caché qui l’a empêché
de nous transmettre des gènes, qui stimulent l’épanouissement de l’être, l’envie
d’aimer la vie et d’aimer sa famille »653. La responsable pour ‘l’erreur génétique’ est
selon Fabien la grand-mère, qui avait tellement méprisé et maltraité leur mère, à
tel point que cette dernière ne voyait pas d’autre possibilité que de détester tout le
monde pour garantir sa survie654. Une vue sur la lignée de la mère semble donner
raison à Fabien parce que celle-ci s’identifie depuis des générations plutôt à une
famille de travailleurs d’usine qu’à une famille de l’aristocratie française. Fabien
conclut de cette omission sociale la phrase suivante : « Et, comme il n’y a rien à
faire, on conçoit des enfants sans affection »655. Pauline partage l’avis de son frère
comme la mère avait déjà abandonné trois autres fils de trois hommes différents à
l’Assistance publique. Elle considère sa mère comme irresponsable et lui reproche
de ne pas garder d’argent pour élever mieux ses enfants en dehors de la misère que
la banlieue à Pantin leur réserve656.

Au vu de ces événements, il semble que le père de Pauline, un malien et étudiant en
droit, représentait une sortie de la misère pour sa mère657. Mais le père n’est qu’une
personne inconnue des enfants qui savent seulement qu’il est mort d’une hépatite.
Au moment de sa mort, Pauline avait un an et elle ne se souvient presque pas de lui.

La mère de Pauline, vaniteuse et concentrée sur soi, semble masquer ses blessures
avec l’aide de sa beauté autoproclamée et avec le maquillage. Cela se reflète dans
son choix de profession en tant que propriétaire d’un salon de beauté à l’intérieur
d’un atelier de confection : « Ses premières clientes furent deux putes arabes qu’on
retrouvera noyées dans la Seine »658.

Je suis entrée dans la salle de bains où se trouve déjà maman. Toute debout
devant la glace, elle contemple ses fesses, elle soupèse ses seins. Elle semble très
satisfaite de son image, ce qui m’étonne, car ses chairs qui débordent n’ont rien
d’attrayant659.

653. RDP 2009, p. 9.
654. Ibid., p. 10.
655. Cf. Ibid., p. 11.
656. Ibid., p. 9.
657. Ibid., p. 9s.
658. LRDP 2009, p. 12 :
659. Ibid., p. 11.

143



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

À cause des autres intérêts de sa mère, Pauline est habituée à ce que la famille
soit soutenue par l’État français à travers une assistance sociale, Mme Jamot660.
L’assistante sociale s’occupe à ce que les enfants aillent à l’école. Fabien fait pour
la troisième fois la quatrième et Pauline ne va plus à l’école, préférant passer ses
journées dans la rue. Mme Jamot s’assure que les enfants assument leur obligation
scolaire. Elle ne sait pas beaucoup de leur enfance en ignorant les causes de leur
état misérable. De cette manière, Pauline sait déjà très tôt qu’elle aurait besoin pour
son épanouissement de « la liberté, le bien-être et la passion »661.

Pour la première fois, Pauline met sa professeur de français, Mademoiselle Mathilde,
dans la confidence, en lui racontant que sa mère n’a jamais rien enseigné à ses
enfants662. Pauline lui confesse même, presque d’une manière indifférente, que sa
mère était toujours trop fatiguée et n’avait pas le temps pour de telles choses. Malgré
tout, Pauline défend sa mère auprès des étrangers et elle n’autorise personne à la
critiquer663. Car Pauline est d’avis qu’il lui appartient à elle de faire des réflexions
sur sa conduite. Ici, se montre que Pauline est habituée à s’identifier avec sa mère,
parce qu’elle est, à cause de l’absence du père, sa seule personne de référence.

Pendant que la mère de Pauline a trouvé son masque dans le maquillage, Pauline
masque ses blessures internes et son incompétence intellectuelle avec l’aide de son
audace et de sa volonté de vivre ou plutôt de survivre dans la ‘jungle de la banlieue’ :

«Quand je suis venue au monde, à Paris, la porte de Pantin était déjà ce qu’elle
est encore aujourd’hui, un endroit où les ambitions, comme les illuminations de
Noël, tiennent dans une main […] à Pantin, les vrais héros n’existent pas »664. Cette
citation montre que Pauline a grandi comme le narrateur de Place des fêtes dans
un environnement difficile, entourée de personnes qui vivent dans des conditions
de vie dures. La loi de la banlieue qui dit qu’ «…à Pantin, on n’a pas peur, on
s’inquiète »665 souligne cette supposition. Pour Pauline par contre, Pantin ressemble
à un village parce que en tant que ‘souveraine des rues’, elle connaît par cœur les
personnes et les familles qui y vivent : «On a des idées arrêtées et des affirmations
définitives sur chaque famille »666. La description de Pauline sur le mode de vie des
habitants de Pantin s’apparente donc à la description d’une vie sans horizon du
‘narrateur incognito’.

660. Cf. Ibid., pp. 12ss.
661. LRDP 2009, pp. 14ss.
662. Cf. Ibid., p. 19.
663. Ibid., p. 17ss.
664. LRDP 2009, p. 15.
665. Ibid., p. 56.
666. Ibid., p. 22.

144



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

De plus, Pauline semble aussi avoir assumé cette habitude en comparant son « en-
fance perdue »667 à l’ « enfance de rêve »668 de sa copine d’école, Lou. Dans le roman,
la figure romanesque de Lou indique le contraire de la figure de Pauline parce
qu’elle vit par exemple dans une maison bien rangée et ne joue qu’à portée de voix
de sa mère669. Elle a en plus trois ans de moins que Pauline. Ceci représente un fait
qui contribue à ce que la dernière la soupçonne de vouloir lui faire concurrence en
matière d’éducation en tant que ressortissante d’immigrés africains par rapport aux
descendants des vieilles familles françaises. Apparemment, Pauline est tellement
méfiante à l’égard de Lou qu’elle ne la considère pas en tant que « vraie Noire »670.
Cette décision mène à son exclusion de la bande de filles de Pauline. Ici, on trouve
une autre parallèle au roman Place de fêtes : Pauline s’est aussi branchée à une bande
de banlieue. La citation suivante montre que Pauline est habituée à maîtriser les
codes qui correspondent à sa couleur de peau et à sa condition sociale en tant que
‘fille de la banlieue’ :

Je n’ai pas envie de lui expliquer qu’il y a en banlieue unemanière de se comporter
et de parler qui donne son sens à la couleur de sa peau, à sa condition sociale, en
deux comme en dix, je ne veux pas lui fournir les codes nécessaires pour qu’elle
soit intégrée et considérée comme une des nôtres : une vraie Noire671.

Par conséquent, Pauline incorpore cette identité banlieue dont le ‘narrateur inco-
gnito’ de Place des fêtes se rend compte. Elle s’identifie ainsi avec ce modèle d’une
‘vraie Noire’, qui lui procure l’intégration dans la banlieue communautaire, sinon
la suprématie de l’habitus de la banlieue. Dans ce contexte, Pauline semble aussi
incorporer une « identité racine », similaire au ‘narrateur incognito’. Cette identifi-
cation forte avec son lieu de naissance et sa couleur de peau se montre aussi dans
sa différenciation entre la banlieue parisienne et le centre de la ville Paris, concer-
nant la femme inconnue : «De quelle femme parlez-vous ? Noire ou blanche ? De
la banlieue ou de Paris ? »672. Mais bien que Pauline se comporte en tant que ‘reine
de la banlieue’, elle est jalouse de Lou à cause de son éducation et à cause de sa
meilleure relation mère-fille. Elle ne peut pas croire à l’existence d’une telle mère
noire : «Ça ressemble à quoi une Africaine qui a été à l’université ? Ça ressemble
à quoi une mère si cultivée qu’elle est capable d’élever sa fille seule ? »673. Pauline
a même l’impression d’avoir raté sa vie avant de l’avoir commencée, comparée à
l’enfance de Lou674. Pour compenser son manque de culture face à Lou, la fille

667. Ibid., p. 131.
668. Ibid., p. 133.
669. Cf. Ibid., p. 20.
670. LRDP 2009, p. 31.
671. Ibid., p. 31.
672. Ibid., p. 112.
673. Ibid., p. 92s.
674. Cf. LRDP 2009, p. 93.

145



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

fragile et innocente, Pauline invente de fausses histoires intimes. Elle veut apparaître
comme un « sex symbol »675, une fille dont tous les garçons sont fous.

Ici, Paulinemanifeste ses habitudes de la banlieue en faisant usage de thèmes sexuels
et d’un « jargon banlieusard ». Ainsi, elle se démarque des conventions officielles et
des normes culturelles du ‘français-français’, parlé par exemple par Héloïse de Cola
Cola Jazz, pour mettre en relief la décadence des moralités normatives de l’habitus
communautaire.

Au fur et à mesure, Pauline comprend que Lou veut se résoudre à la privation de sa
liberté, causée par sa mère froid-sang. Ainsi, Pauline décrit la relation entre Lou et sa
mère à travers cette citation d’Albert Cohen : « Souriant et faible devant ma glace où
je cherche ma mère, ma glace qui me tient froidement compagnie, et dans laquelle
je sais, souriant, que je suis perdu, perdu sans ma mère »676. À l’école où Pauline
doit faire la troisième pour la quatrième fois, elle est impertinente, récalcitrante et
d’une maturité précoce677. En classe, elle dissimule grâce à ses blagues impudentes
son incapacité à lire : «On n’a pas besoin de savoir cultiver le shit pour fumer du
hasch »678. Cependant, en tenant compte son futur fiancé Nicolas, Pauline apparaît
servile et « prête à n’importe quoi »679 pour entendre qu’il l’aime. Par conséquent,
sa quête identitaire pour trouver un chemin qui mène à l’estime de soi-même et à
une place dans la société française, représente le thème majeur de ce roman. Cela se
révèle d’autant plus quand Nicolas commence à sortir avec une autre fille. Pauline
remarque, à la fois pathétique et ironique : « Tu m’as promis qu’en dehors de huit
ou neuf autres, tu n’aimes que moi »680. Elle décide, à cause d’un acte de jalousie
et de désespérance, de devenir la maîtresse du père de Nicolas, de seize ans plus
âgé qu’elle681. La perte dans la confiance en amour va de pair avec la perte des
marqueurs d’identité dans la vie de Pauline. Ces circonstances la font tomber dans
une crise identitaire profonde, ne voulant plus retourner dans ce monde où elle
est continuellement confrontée à son échec social. La rue est devenue un univers
auquel elle ne veut plus appartenir682 : « Je flotte hors du temps, me libère de la
peur, de l’angoisse. Je ne veux pas revenir à la réalité de cet univers froid où mon
avenir est si incertain, si grelottant »683.

675. LRDP 2009, p. 90.
676. Ibid., p. 97.
677. Cf. Ibid., pp. 19ss.
678. LRDP 2009, p. 19.
679. Ibid., p. 103.
680. Ibid., p. 110.
681. Cf. Ibid., p. 113.
682. Ibid., p. 110.
683. LRDP 2009, p. 114.

146



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

3.4.2. La transformation de Pauline

La professeur, Mademoiselle Mathilde, est la seule personne qui lui offre un refuge
et une perspective positive de son avenir dans cette situation désespérée. Dans cette
figure, Pauline trouve enfin en tant que stratégie identitaire un modèle et un ‘ersatz’
pour sa mère684. Pourtant Mademoiselle Mathilde symbolise en même temps son
adversaire parce que la femme blanche ne ressemble pas du tout à la femme noire
de banlieue qu’elle voulait jadis devenir en tant qu’adulte :

Je ne veux pas voir cette femme qui sait vivre avec ses pareils, qui sait quelle est
sa place dans la société, qui est si bien dans sa peau qu’elle peut se permettre de
faire son sport en jogging rose, avec des baskets roses et un bandeau rose sur son
front. Qui veut me raccommoder. Qui ignore que lorsqu’une chaise est cassée, on
a beau la réparer, elle ne forme plus une totalité. Que son équilibre est brisé685.

Grâce à Mademoiselle Mathilde, elle commence à vivre une vie de «fille ordi-
naire »686 avec un quotidien réglé et presque banal. Tout le monde observe sa méta-
morphose qui avait eu « un effet d’une bombe sur les gens de Pantin »687. À l’école,
où elle va maintenant régulièrement pour remplir sa tactique identitaire, la réaction
de Lou décrit d’une manière très explicite le mouvement de l’habitus de Pauline :
«C’est comme simademoiselleMathilde avait fécondé un nouveau toi, et ça, c’est pas
physiquement possible, ni génétiquement d’ailleurs »688. Dans cette métamorphose,
elle ne semble pas seulement avoir changé son comportement, mais aussi ses habits,
portant désormais des « pantalons honnêtes » et des « pulls près du cou »689. Il s’agit
donc de tentatives conscientes et évidentes pour atteindre la différence, appelée par
Pierre Bourdieu « signes de distinction »690. Ainsi, elle montre qu’elle obtient un
nouveau contrôle sur son corps en subvertissant les modes établies dans la banlieue.
Pauline semble s’approprier comme Antoine, le protagoniste de Ces âmes chagrines,
une stratégie mimétique qui est selon Homi K. Bhabha à la fois « ressemblance et
menace »691.

Heureuse et fière, Pauline s’appelle désormais une «délinquante en rupture d’em-
merdements »692 à cause du nouveau style de vie que Mademoiselle Mathilde lui

684. Cf. Ibid., p. 116.
685. LRDP 2009, p. 116s.
686. Ibid., p. 125.
687. Ibid., p. 126.
688. Ibid., p. 127.
689. Ibid., p. 126.
690. Cf. Bourdieu 1992, p. 108 s.
691. Bhabha et Bouillot 2007, p. 148.
692. LRDP 2009, p. 129.

147



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

permet : «Mademoiselle Mathilde veut me faire changer d’univers, enlever les toiles
d’araignées qu’il y a dans ma tête, me faire oublier les blessures de l’enfance »693.

L’assistante sociale, qui est bouleversée et devenue hystérique à cause de son chan-
gement, propose à Mademoiselle Mathilde d’officialiser auprès du juge la nouvelle
maison de Pauline694. Les deux femmes partagent le même avis sur le compor-
tement de la mère, décrite par la police et les assistantes sociales de l’époque en
tant que «mère indigne »695, ce qui doit avoir causé sa « disjonction comportemen-
tale »696. L’autre partie de la culpabilité sur la « dislocation identitaire »697 revient à
Dieudonné, l’ex-amant de sa mère.

Bien que la relation soit terminée, la mère continue d’être convaincue que c’est la
faute de Pauline si Dieudonné l’a quittée. Pauline soupçonne que la mère ait été
jalouse de sa propre fille parce que Dieudonné s’intéressait aussi à elle. Il en ressort
que la mère la traitait en tant que rivale et ne lui pardonnait pas pour cette raison698 :
« Je soutiens la froideur de son regard et mon cœur se serre à la vue de la haine qu’il
exprime »699. Mais en vérité, Dieudonné ne s’occupait pas des enfants, il n’avait que
des reproches pour les enfants. Il les tenait pour des ingrats parce que selon lui, leur
mère travaillait chaque jour très dur pour les nourrir, les loger et les ‘blanchir’700.
Pauline se souvient qu’après le départ de Dieudonné, les choses ont empiré, car
leur mère a commencé à faire comme si les enfants n’existaient pas701.

Plongée dans la haine, la mère ‘dévorante’ insultait sa fille en tant que « sale noi-
raude »702. Elle soulignait ainsi qu’elle ne lui ressemble pas et encore moins à sa
couleur de peau blanche. Elle l’expulsait de la maison et renforçait ainsi son stigma
d’une fille de banlieue : « Ta vraie place est dans la rue »703. Selon ses expériences
avec sa mère, Pauline concluait : « ça n’existe pas l’amour maternel, c’est un conte à
dormir debout pour vieilles timbrées, vieilles connes, vieilles vaches radoteuses »704.

La première rencontre de Pauline et de Mademoiselle Mathilde avec la mère de Pau-
line, qui a lieu par hasard dans un Casino après samétamorphose, confirme d’autant
plus son hypothèse sur sa mère indigne. La mère semble être la seule personne

693. Ibid.
694. Cf. Ibid., p. 127s.
695. LRDP 2009, p. 51.
696. Ibid., p. 128.
697. Ibid., p. 51.
698. LRDP 2009, p. 51.
699. Ibid., p. 62.
700. Cf. Ibid., p. 51.
701. Ibid., p. 107.
702. LRDP 2009, p. 53.
703. Ibid., p. 53.
704. Ibid., p. 71.

148



3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire

qui parle d’une ‘belle farce’ et que Pauline n’est qu’une « sale hypocrite »705. Ces
remarques, concernant la métamorphose soudaine de Pauline dévoilent l’insistance
de l’habitus de la mère de Pauline, aussi connue en tant qu’hystérésis706. La diffé-
rence entre l’inertie de l’habitus de la mère de Pauline et l’habitus en mouvement
de Pauline, mène à un déséquilibre qui explique la relation mère-fille détruite. Cette
rencontre révèle le déchirement de Pauline qui est entre le marteau et l’enclume à
cause de ses appartenances aussi bien à la bourgeoisie parisienne qu’à la banlieue
pantinoise.

Il en ressort qu’elle se sent inquiétée et dénaturée707. Les sentiments de Pauline nous
montrent que Pauline est en train de se débarrasser de ses anciennes dispositions
identitaires, incorporées pendant son enfance dans la banlieue. Elle semble bien au
contraire élargir son habitus, grâce aux nouvelles dispositions apprises au contact
avec Mademoiselle Mathilde et ses connaissances intellectuelles.

Pauline s’enfuit en conséquence dans la discothèque Sanctuaire où elle était habituée
à passer son temps libre avec ses copines. Pourtant en même temps, l’endroit repré-
sente le contraire de la maison saine et bien rangée de Mademoiselle Mathilde708.
Elle réalise en rencontrant les filles de la banlieue, la grande différence entre Lou,
qui a une ‘enfance de rêve’ et l’espoir d’un futur, et les autres filles. Lou veut devenir
comme les autres filles de la banlieue, parce que pour elle, les filles de la banlieue
incarnent un style de vie qui lui semble promettre la joie de vivre et la liberté. Pauline
la contredit en lui posant la question suivante : «Qu’est-ce qu’on va devenir si tu
deviens comme nous ? »709.

L’utilisation du pronom personnel « nous » évoque d’abord une délimitation de
Pauline contre « tu » alias Lou. Cependant cette conversation semble donner à
Pauline une autre impulsion à assumer au-delà son appartenance à Mademoiselle
Mathilde. C’est Mademoiselle Mathilde qui lui procure une jeunesse sans souci
dont elle a tellement besoin : La phrase « je suis rentrée »710 renforce la signification
de se sentir ‘chez soi’. Pour garantir sa prompte guérison, Mademoiselle Mathilde
veut que Pauline consulte une psy711. Mais la psy, Madame Moreau, veut savoir
tous les petits détails confidentiels de Pauline qui expliqueraient son inadaptation
et le moyen de l’enrayer. Selon l’analyse de la psy, Pauline n’est pas seulement une
personne malade, mais aussi une victime des négligences et des maltraitances de

705. Ibid., p. 128.
706. Cf. Bourdieu 1997, p. 84.
707. LRDP 2009, p. 130.
708. Cf. Ibid., pp. 130ss.
709. LRDP 2009, p. 133.
710. Ibid., p. 134.
711. Cf. LRDP 2009, pp. 137ss.

149



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

sa mère. Elle était en plus la proie de l’abus sexuel de son beau-père, Dieudonné.
Pour expliquer ce phénomène, nous avons recours à Tahar Ben Jelloun. Celui-ci
remarque chez les immigrés maghrébins le phénomène sociétal de la plus haute
solitude que Sami Tchak transmet dans son étude La sexualité féminine en Afrique
sur les immigrés subsahariens712. Il s’agit d’une solitude sexuelle, menant à une
frustration chez les immigrés masculins à cause d’un manque d’autres rapports
sociaux. Ce sont des immigrés qui liaient la vie en France avec une liberté sexuelle,
de même qu’ils avaient déjà en Afrique des relations sexuelles multiples. Pleins de
préjugés, ils percevaient l’Occident comme «une société dépravée, qui bafoue toutes
les valeurs morales et religieuses. Il serait athée, jouisseur et pervers »713. Pourtant,
arrivés en France, ils constatent des difficultés concernant l’évolution des relations
avec l’autre sexe. Selon Tchak, la solitude sexuelle pousse les immigrés africains
vers les prostituées ou comme dans le cas de la figure de Dieudonné, vers l’abus
sexuel de Pauline714.

Devant le désir de vouloir être adoptée par Mademoiselle Mathilde, la psy réagit
avec impatience et incompréhension : «Mais elle n’est pas ta mère, Pauline. Elle ne la
remplacera jamais. Les liens du sang, tu comprends ? Personne n’y peut rien »715. La
psy impose ainsi à Pauline la « loi de la nature »716 qui n’est pour Pauline qu’un
immense cauchemar. Cela montre que Pauline est convaincue que l’identité n’est
pas une chose innée, mais construite. Cette attitude de Pauline prouve plutôt qu’elle
ne se laisse pas réduire à une seule identité et à une seule appartenance à laquelle
est obligée d’être liée toute sa vie. Par conséquent, Pauline s’est transformée d’une
« identité racine » à une « identité rhizome ».

Après que la consultation chez la psy se révèle pour Pauline comme un échec, elle
découvre par Mademoiselle Mathilde l’écriture comme nouvelle méthode pour
manier sa vie en tant qu’identité frontalière. Mademoiselle Mathilde lui conseille :
« Il faut que tu trouves des gens et des situations qui s’imposent et que tu captes
leur éclairage »717 . Mademoiselle Mathilde lui explique en lui décrivant le métier
d’écrivain en tant que métier d’observation comment elle peut mieux prendre soin
d’elle. Elle pourrait donc trouver à travers l’écriture, qui cache un effet thérapeutique,
des réponses à ces questions variées qui la tourmentent :

J’aurais aimé faire ce métier, je pense, peut-être qu’alors j’aurais pu répondre à
quelques questions qui me tarabustent. Ai-je déjà vécu ma vie ou est-elle encore
à venir ? Mais tout au fond de moi, je ne veux pas le savoir. J’ai toujours adoré les

712. Cf. Tchak 1999, p. 211.
713. Tchak 1999, p. 210.
714. Cf. Ibid., p. 211.
715. LRDP 2009, p. 137.
716. Ibid., p. 137.
717. Ibid., p. 147.

150



4. Conclusion de la deuxième partie

imprévus, ce qui explique que j’aime la rue, m’y promener c’est ce que je fais de
mieux, alors pourquoi y renoncer si, à la fin, je constate que, malgré mes efforts
pour me soumettre aux desiderata de la société, j’ai quand même raté ma vie
comme le docteur Bensoussian ?718

Pourtant la scène du cambriolage d’une banque, exercé par son frère Fabien et
son ex-amoureux Nicolas, la met à rude épreuve. Pauline décrit en observant par
hasard le délit avec Mademoiselle Mathilde, ses sentiments mêlés : «Un sentiment
d’angoisse mêlée de fierté m’empêche d’avoir du recul, de porter un jugement sur
ce qui vient de se dérouler sous nos yeux »719. Pauline a peur, parce qu’elle a appris
chez Mademoiselle Mathilde, contrairement aux dispositions habituelles de son
frère, qu’un cambriolage n’est pas justifiable moralement et juridiquement. Pourtant
elle est aussi fière, car les jeunes cambrioleurs ont fait une entourloupe à la police et
se sont évadés avec l’argent. Cela montre que Pauline est capable de se mettre à la
place des jeunes de la banlieue et leur monde des idées bien que son système de
valeurs réprouve désormais le délit.

4. Conclusion de la deuxième partie

À partir de ce qui précède, la quête identitaire des sujets postcoloniaux et postmi-
gratoires en Afrique et dans la diaspora se révèle en effet en tant que négociation
permanente de la frontière. Quels sont les points communs et les différences des
sujets postcoloniaux et postmigratoires dans les catégories méthodiques de « quête
identitaire », de l’« habitus » et de « stratégie et tactique identitaire » ?

i. Évaluation des catégories méthodiques choisies

La quête identitaire des sujets postcoloniaux se caractérise par chaque protagoniste
à travers des raisons et des motifs différents. Le motif le plus universel est celui du
‘chercheur’ de l’Europe qui veut devenir d’autant plus soi-même – sans se dissimuler.

Cependant, le leitmotiv de cette génération de jeunes Africains se manifeste au
cours de notre analyse par le terme de «partir ». Il en ressort qu’il est utilisé dans
des contextes différents avec des significations changeantes.

Au premier plan, « partir » fait office de synonyme pour la notion de ‘fuite’, par
exemple en tant que fuite des situations précaires et dangereuses ou des conditions
de vies misérables. Dans ce contexte, la fuite va de pair avec la notion de ‘rupture’ -

718. Ibid., p. 149.
719. Ibid., p. 148.

151



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

synonyme pour l’interruption des relations nocives, la cassure des traditions obso-
lètes et la tentative d’un enlèvement de vieilles mémoires bouleversantes. Ceci est
en particulier le cas dans les romans postcoloniaux de Miano et de Diome. Pourtant,
la notion de «partir » adopte aussi la signification de «découverte » et « rêve ». À
partir du vœu de départ, les protagonistes expriment la découverte et le rêve de
nouvelles possibilités, de nouvelles conditions et formes de vies. Ils semblent même
développer des imaginaires renouvelés du départ, du passage et ainsi de la notion
de « frontière ». Donc, pour reprendre le choix des mots de Salie - « partir » constitue
le corollaire de leur existence720.

La quête identitaire des sujets postmigratoires s’oriente plutôt à l’opposé aux sujets
postcoloniaux, dans le souhait d’arriver ‘chez soi’. Les personnages postmigratoires
veulent être en paix avec eux-mêmes et aspirent à recevoir le salut de l’âme – ceci
se confirme en particulier dans les romans de Miano et de Beyala. Leur quête est
marquée de prime abord par la « re-connaissance » de et par l’Autre, c’est-à-dire
d’un côté par le vœu d’être reconnu, accepté et aimé de ce dernier. De l’autre, par
l’aspiration de faire connaissance à l’Autre qui apparaît à première vue très similaire
à sa propre identification. Le rôle de la parentalité, examiné d’une manière plus
détaillée dans le récit suivant, y est d’une importance capitale.

À travers cette quête, l’habitus en tant quemécanisme identitaire saisit la dynamique
et témoigne de l’intensité des stades de la transformation identitaire. Lors d’une crise
identitaire, les nouveaux marqueurs identitaires s’avèrent en tant que novateurs
pour l’évolution d’un habitus clivé.

Dans la génération des figures postcoloniales, l’habitus souligne d’une part, le
tourment identitaire, le désespoir, le déchirement intérieur, le doute et la douleur.
D’autre part, il est expression du changement, de la transformation, de l’espoir et
du mouvement identitaire. Ainsi, la formation d’un habitus clivé est non seulement
déclenchée par la quête identitaire, mais aussi par le fait d’un sujet postcolonial
mobile et en voyage.

Par contre, l’habitus des sujets postmigratoires témoigne de la transformation de
l’enfant au jeune adulte au vu des expériences d’immigration de leurs parents.
Ainsi, leur habitus est forgé d’un côté par la marginalité, les interdits, les obligations,
le manque d’amour maternel et le complexe d’œdipe. De l’autre côté, l’habitus
clivé des Afrodescendants leur permet l’amour, une nouvelle vie – bref, un avenir
heureux et prometteur.

Le terme de « frontière » trouve son vrai épanouissement à travers l’utilisation variée
des stratégies et tactiques identitaires. Ces deux catégories sont réajustées d’une

720. LVA 2004, p. 225.

152



4. Conclusion de la deuxième partie

manière dynamique et flexible et mettent d’autant plus en relief la vie entre deux po-
sitions. Elles reflètent donc l’oscillation des figures postcoloniales et postmigratoires
entre la différenciation et la délimitation ainsi que l’assimilation et le conformisme.
Pendant que les sujets établissent des frontières et des murs invisibles, par exemple
envers ou en faveur d’un habitus communautaire nocif ou l’habitus d’une mère
dévorant, ou bien se trouvent en butte à des démarcations contre leur gré, ils se
révèlent en même temps capables de franchir les frontières auparavant érigées.

ii. Une stratégie propre aux identités frontalières

Une qualité particulière aux identités frontalières est la stratégie de la « recom-
position identitaire »721. Selon Camilleri, cette stratégie identitaire provoque un
« retournement sémantique qui lui accorde un autre sens revalorisé »722.

Ayané, la figure de L’intérieur de la nuit choisit ainsi l’autodésignation « étrangère » en
tant que reprise de la « catégorisation globalisante »723 des villageois. Par conséquent,
‘l’étrangeté’ lui permet la différenciation et ainsi une nouvelle forme de l’identité.

Salie utilise la recomposition identitaire depuis sa naissance qu’elle décrit en tant
qu’événement où ses racines commencent à pousser d’une manière rhizomatique
sur la « crasse du monde »724. Elle y décrit la naissance de son être cosmopolite et
transnational, propre aux figures postcoloniales.

Le ‘chercheur d’Europe’ se montre dans son récit en tant qu’« aventurier » qui
part pour tenter sa chance en Europe comme beaucoup de migrants subsahariens
auparavant. Il ressort que l’objectif de son émigration se trouve dans le terme de
l”aventure’, qui provient étymologiquement du participe adventurum, de advenire
ou advenir. Les notions comme « avenir » et « destin » y sont donc partiellement
inhérentes. Pourtant contre toute attente, le ‘chercheur d’Europe’ décide de retourner
dans son pays natal. Dans ce contexte, le terme ‘retour’ saisit donc son ‘retournement
sémantique’ en tant que stratégie identitaire, de même que l’aventure migratoire
l’a guidé vers son origine. De plus, il semble que l’auteur Itoua-Ndinga représente
l’ « aventure » en tant que rite d’initiation – cette supposition est soutenue par la thèse
de Catherine Mazauric qui reconnaît dans l’aventure également « une dimension
initiatique de passage obligé dans la biographie de tout jeune homme, invité par sa
société à manifester ainsi sa valeur »725.

721. Camilleri 1990, p. 24.
722. Ibid.
723. Ibid.
724. LVA 2004, p. 73.
725. Mazauric 2012, p. 51.

153



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

Le protagoniste Ndombe, incarnant aussi partiellement les traits caractéristiques
d’un aventurier, utilise le terme prometteur d’ ‘ailleurs’ en tant que stratégie de
recomposition identitaire. Ceci garde pour lui perpétuellement la possibilité de
pouvoir partir ailleurs. De plus, en retournant sémantiquement le terme ‘Noir’,
il tente de profiter de cette image stéréotypée et exotisée qui lui sert au-delà de
stratégie de survie en France.

En résumant les stratégies d’une recomposition identitaire, les figures postcoloniales
semblent se caractériser par le phénomène qui est défini selon Mireille Rosello par
le néologisme «départenance »726 :

On pourrait dire qu’il « appartient à la famille » de mots comme «départ », « ap-
partenance » et son antonyme discutable « dés-appartenance », mais cela reste
une dérivation illégitime, un cyborg linguistique étrange qui est d’une certaine
manière apparenté a des parts, des parties et des partenaires727.

Ce néologisme se réfère donc à de nouvelles identités frontalières qui constituent des
« identifications locales et transnationales, y compris des conceptions de la nation
primordiales et postidentitaires »728. Les figures postcoloniales s’avancent ainsi de
« prisonniers » en «pionniers », grâce à son effet libérateur et grâce à une nouvelle
conscience de soi.

La figure d’Héloïse de la génération postmigratoire, retourne sémantiquement la
notion « noir », ici pourtant à l’égard de sa couleur de peau noire. Elle commence à
profiter de sa couleur de peau, originairement en raison de son statut marginalisé à
Paris en la déterminant en tant que pièce à conviction. Ceci lui sert d’un côté de son
ascendance biologique de son père et de l’autre, de son rapprochement à ce dernier
à TiBrava.

Antoine Kingué devient en travaillant au début en tant que modèle en milieu
superficiel, à la fin du récit un modèle pour les Afropéens de l’Intra-muros. Il a en
conséquence appris à estimer son être dans l’ « entre-deux ». Ainsi, Antoine retourne
sémantiquement le terme «modèle » : d’abord, le terme montre sa fascination pour
son apparence physique et ultérieurement sa tâche exemplaire en tant que fils, frère
et nouveau père avec des racines africaines.

À première vue, les œuvres de Sami Tchak et de Calixthe Beyala symbolisent la
déconstruction de leurs héros - le ‘narrateur incognito’ et Pauline. La « fraternité »,
devise de la République, ne semble pas disponible et visible pour les jeunes Afro-
descendants de la banlieue : l’un, qui reste emblématiquement sans nom jusqu’à la
fin du texte et l’autre qui s’intitule une « vrai Noire ».

726. Rosello 1993, p. 13.
727. Ibid.
728. May 1999, p. 2.

154



4. Conclusion de la deuxième partie

Mais en même temps, les voix énonciatives, les deux à la première personne, intro-
duisent leur reconstruction grâce à leur nouvel être frontalier et leur stratégie de
recomposition identitaire. Ainsi, les deux héros reconstruisent leurs êtres disloqués
à travers leur mobilité et leurs expériences dans les espaces de la ville de Paris et sa
banlieue, qui paraissent d’abord fermés et impénétrables. Mais au fur et à mesure, ils
semblent conquérir ces espaces en développant une sorte d’état d’esprit de nomade.
Cette évolution trouve son expression à travers leur nouvelle poétique narrative
expressive. Les motifs du voyage, du nomadisme et de la déconstruction sont aussi
présents dans Cola Cola Jazz en tant ‘qu’esthétique paratopique’.

Dans ce contexte, nous revenons aux concepts du discours de Dominique Main-
gueneau729. Maingueneau définit dans Le contexte de l’oeuvre littéraire. Enonciation,
écrivain, société730, la notion paratopie de la manière suivante :

La notion de paratopie s’inscrit de manière privilégiée dans la problématique des
discours constituants. Mais elle peut être productive au-delà : par exemple pour le
discours politique. Elle désigne une appartenance paradoxale, qui rend possibles
des énonciations prétendant excéder l’espace qu’elles ont pour fonction de fonder.
Un discours constituant ne peut en effet appartenir pleinement à un territoire,
il joue de la frontière entre l’inscription dans des fonctionnements topiques et
l’abandon à des forces qui excèdent par nature toute économie humaine. Cette
absence paradoxale n’est pas l’absence de tout lieu, mais une négociation entre le
lieu et le non-lieu, une localisation parasitaire qui vit de l’impossibilité même de
se stabiliser. Ce qui contraint les processus créateurs à se nourrir des lieux, des
groupes, des comportements qui sont pris dans une impossible appartenance731.

Ici, elle aborde non seulement la notion de « frontière », notion primordiale dans le
contexte de cette étude. Mais elle souligne aussi que la paratopie exprime la « négo-
ciation entre le lieu et le non-lieu » et l’impossibilité de stabilisation. Par conséquent,
la paratopie symbolise la négociation constante des protagonistes postcoloniaux et
postmigratoires de la frontière. De ce fait, cette notion trouvera encore une mention
particulière dans la troisième partie732 en tenant en compte l’état paratopique des
auteurs postcoloniaux.

Pour revenir à la stratégie d’une recomposition identitaire : nous remarquons que
cette stratégie, appliquée par les sujets, a un effet de réveil. Elle souligne ainsi leur
prise de conscience de dysfonctionnements sociaux, ébauchés déjà par l’analyse des
voix énonciatives dans la première partie de l’étude.

729. Voir le chapitre 1.1. de la première partie de l’étude.
730. Maingueneau 1993.
731. Ibid., chap. 1.
732. Voir le chapitre 1.1. de la troisième partie de l’étude.

155



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

À ce point, nous avançons la thèse que l’évolution identitaire des sujets postmigra-
toires constitue une continuation de cette «mentalité transmigratoire », constatée
déjà chez les sujets postcoloniaux.

Cependant, pendant que les sujets postcoloniaux déambulent prioritairement entre
deux continents, les sujets postmigratoires transmigrent en particulier dans l’espace
hexagonale en quête de leur identité et leur bonheur. Ainsi, selonMazauric, l’identité
frontalière

peut être l’apanage du voyageur ou de l’immigrant, mais aussi de l’autochtone
demeuré à son gré sur le continent africain, dont la liberté de circulation entre les
continents et dans les espaces étatiques européens, eu égard à sa condition sociale,
sa créativité ou son éventuelle renommée, n’est pas entravée ou limitée733.

Nous vérifions notre thèse d’une «mentalité transmigratoire » chez les figures post-
migratoires à travers les stratégies de la recomposition identitaire, choisies par les
deux héros de la banlieue : Le ‘narrateur incognito’ réalise sa stratégie d’un re-
tournement sémantique à travers son concept de «patrie ». Bien qu’il soit né en
France, il refuse d’abord toute liaison émotionnelle à la notion de « patrie ». Il change
cependant d’avis à cause de la naissance de son premier enfant.

Dans son récit, Pauline prouve qu’elle ne se laisse pas limiter par la « loi de la
nature », une idée surannée proposée par la psychiatre. Elle y confronte son propre
concept d’ « adoption » par Mademoiselle Mathilde, qui va de pair avec la notion
d’ « adaptation ». Elle affirme ainsi sa capacité d’épanouir son être frontalier selon
son propre goût et choix.

D’ailleurs, dans la scène du cambriolage, elle fait aussi preuve de cette capacité
extraordinaire puisque la figure de Pauline remplit plus la fonction d’une « traduc-
trice culturelle » que les autres identités frontalières analysées. Dans sa théorie de
culture, Homi K. Bhabha reprend la notion de « traducteur culturel »734 qui a son
origine dans l’essai La Tâche du traducteur735 de Walter Benjamin. Selon Bhabha, la
traduction culturelle rend visible les liaisons d’une forme de culture à toutes les
autres. Le spécialiste des études postcoloniales perçoit la culture en tant qu’activité
symbolique et signifiante. Dans un entretien avec Jonathan Rutherford, il dit :

Cette articulation des cultures est possible, non pas à cause d’une familiarité
ou d’une similitude de contenu, mais parce que toutes les cultures sont des
pratiques d’interpellation productrices de symboles et constitutives de sujets.
[…] Par traduction, je désigne avant tout un processus qui implique toujours, pour
que le sens culturel soit objectivé, un processus d’aliénation et de secondarité par
rapport à lui-même. En ce sens, les cultures ne connaissent ni « en soi » ni « pour

733. Mazauric 2012, p. 346.
734. Benjamin, Cohen Skalli et Pestre 2011.
735. Ibid.

156



4. Conclusion de la deuxième partie

soi », parce qu’elles sont toujours et intrinsèquement sujettes à des formes de
traduction736.

À travers l’idée de Walter Benjamin sur la tâche de la traduction et du traducteur,
Bhabha saisit la traduction culturelle comme une imitation, sinon comme une
perturbation, parce que l’ « original » ne peut être accompli. L’ « originaire » ne
peut donc pas être une essence, parce que l’imitation d’un original peut mener à
sa modification et transformation. Dans ce contexte, Bhabha parle d’une « altérité
interne » dans laquelle les cultures se constituent. Cette liminalité que le processus de
traduction permet, rend possible l’articulation des pratiques culturelles différentes.

La « traduction » est donc une capacité que nous déterminons propre aux identités
frontalières comme ils saisissent l’hybridité culturelle. Ce sujet, en particulier quant
à la subversion et le concept de la différence, sera approfondi dans la troisième partie
au fond de l’analyse de l’identité culturelle. Par conséquent, la mentalité transmigra-
toire chez les sujets postmigratoires contribue à la « concaténation des mondes », un
terme emprunté à Achille Mbembe dans l’œuvre Sortir de la grande nuit737. Au-delà,
cette mentalité évoque le néologisme d’une « double dés-appartenance » exprimant
selon Salman Rushdie « une expérience déstabilisante qui doit être constamment
négociée, une menace pour la République française738 ». Ici, s’impose à nous la
question suivante : Les identités hybrides sont-elles perçues comme un danger pour
la nation française ?

La découverte de la spécificité d’une « France noire », concernant non seulement
la nature bilatérale et transversale des relations franco-africaines mais aussi la
production littéraire, est continuée dans la troisième partie de la thèse. Dans ce
cadre, l’idée d’une « France noire » sera analysée ensemble avec celle d’une identité
noire globale et cosmopolite, décrite par exemple par les concepts de l’ «Atlantique
noir »739 de Paul Gilroy et d’« afropolitanisme »740 d’Achille Mbembe.

Ce chapitre aborde aussi les contre-projets des identités frontalières : « identités
meurtrières » et « identités liminales ». Pendant que la notion « identitésmeurtrières »
d’Amin Maalouf est déjà apparue dans la première partie de l’étude741, le terme
« identités liminales », forgé par l’anthropologue Michel Agier est introduite dans
ce contexte. Car les identités liminales occupent dans les romans de la postcolonie,
selonMazauric « une place assignée dans l’espace circonscrit du « couloir des exilés »

736. Bhabha, H. K. 2006.
737. Mbembe et al. 2013.
738. Rushdie 1994. p. 141.
739. Gilroy 2010.
740. Mbembe 2007.
741. Voir le chapitre 2.1.4. de la première partie.

157



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

(Agier.), à bordure. Et encore cette place n’est-elle tolérée qu’à la mesure de son
invisibilité »742

iii. Le point commun identitaire des sujets postcoloniaux

Pour revenir à la question initiale, l’analyse a montré que la quête identitaire des
sujets postcoloniaux et postmigratoires en Afrique et dans la diaspora a des déclen-
cheurs et des motifs différents.

Les sujets postcoloniaux, par contre, semblent néanmoins liés par un point commun
qui se tire comme un fil rouge à travers de tous les œuvres postcoloniales mention-
nées : il s’agit ici du concept de la «melancholia africana » de Nathalie Etoké, déjà
introduit dans le chapitre sur l’œuvre de Fatou Diome Le Ventre de l’Atlantique.

Pour donner une définition à propos du «deuil » et de la «mélancolie », Etoké fait
dans son récit référence à Sigmund Freud. Selon Freud ces notions « expriment la
réaction à la perte d’une personne aimée ou d’une abstraction mise à sa place, la
patrie, la liberté, un idéal, etc. »743. Il s’agit donc d’une incapacité du ‘moi’ à faire le
deuil de l’objet perdu puisque la «mélancolie » est « une dépression profondément
douloureuse, une suspension de l’intérêt pour le monde extérieur, la perte de la
capacité d’aimer, […] la diminution du sentiment d’estime de soi »744. Etoké va plus
loin dans sa définition de la mélancolie et parle d’une forme particulière « enracinée
dans la traite négrière, l’esclavage, la colonisation et la postcolonisation »745. À cause
de cette forme de mélancolie, les Subsahariens et les Afrodescendants développent
une conscience de soi et du monde, liée à la perte746. Etoké énumère quelques
exemples qui expriment ce sentiment : « […] perte de la terre, de la liberté, de la
langue, de la culture, de ses dieux, de soi, des siens, des origines, des idéaux nés
des indépendances »747.

Dans notre analyse, nous retrouvons les indices du sentiment de la perte par exemple
dans le complexe d’infériorité, développé par les figures Ayané et Ndombe. Le
doute, la désillusion, le déchirement intérieur, l’avilissement et la malédiction sont
les émotions qui élargissent le spectre de la perte dans les romans postcoloniaux.
Ils sont non seulement ressentis par les protagonistes mais aussi intégrés dans leurs
habitus :

742. Mazauric 2012, p. 346. Voir aussi Agier, Michel. Le Couloir des exilés. Être étranger dans un monde
commun. Bellecombe-en-Bagues : Éditions du Croquant 2011.

743. Freud et al. 2010, p. 146.
744. Ibid., pp. 146-147.
745. Etoké 2010, p. 28s.
746. Ibid.
747. Ibid.

158



4. Conclusion de la deuxième partie

Paradoxalement, la multiplicité de la perte devient le terrain de survie. Contraire-
ment à l’approche freudienne, elle ne mène pas au suicide mental. Elle oblige le
Noir à résister au déclin, à révérer la vie en luttant contre tout ce qui s’évertue à
la profaner748.

Ainsi, le sentiment de la perte contribue chez les figures postcoloniales à la transfor-
mation de l’habitus. Il déclenche chez eux les stratégies identitaires qui ressemblent
souvent à des stratégies de survie.

Il existe donc une relation ambivalente du sujet postcolonial à ce sentiment inquié-
tant de la perte. Marqué par la rencontre avec l’Autre, l’ambivalence des situations
frontalières – l’humiliation, la douleur, le racisme, la culpabilité, la marginalité et
la captivité - a donc contribué à une renaissance d’une identité frontalière libre et
combative. Le motif de la renaissance est surtout célébré par la figure Salie dans
l’œuvre de Fatou Diome : «Date et lieu de naissance ? Ici et maintenant. Papiers !
Ma mémoire est mon identité »749. La melancholia africana se révèle ainsi pour les
sujets postcoloniaux thérapeutique et réparatrice750.

iv. Le point commun identitaire des sujets postmigratoires

Dans les romans postmigratoires, c’est le thème de la parentalité qui y représente
l’élément récurrent. Ce sujet y a une grande influence sur l’évolution identitaire
des Afrodescendants dans la diaspora. Dû à l’absence prioritairement de l’homme,
l’accent est ici en particulier mis sur le rôle de la femme, surtout en tant que génitrice.
Pendant que les identités hybrides et «métisses » sont en train de couper les ponts
avec les déterminations raciales et biologiques, se heurtant souvent au sujet de la
maternité, ce processus est fortement lié à l’idée d’un «destin biologique » de la
femme751.

En 1949, Simone de Beauvoir a montré dans son étude Le Deuxième Sexe752 qu’une
‘débiologisation’ de la femme est possible en l’élevant du rang de l’ « objet » au rang
de « sujet ». Beauvoir s’est avancée sur une hypothèse de caractère féministe en disant
«On ne naît pas femme : on le devient »753. Beauvoir souligne dans son hypothèse le
processus constructif de l’expérience féminine bien qu’elle soit aujourd’hui critiquée
à plus d’un titre. Julia Kristeva ajoute dans La maternité au carrefour de la biologie

748. Ibid.
749. Diome 2004, p. 227.
750. Etoké 2010, p. 29s.
751. Kristeva 2010, p. 4.
752. Beauvoir 1949.
753. Ibid., p. 13.

159



Deuxième partie : Négociations de la frontière – La quête identitaire des
protagonistes

et du sens754, à la dimension constructive de l’expérience féminine, la dimension
d’un dédoublement. Kristeva différencie cette dernière dimension dans un « on »
impersonnel biologique et ensuite dans un « je » qui se crée lors de la rencontre avec
l’autre »755 :

« Je » me crée aussi dans et par cet art-science-connaissance-sagesse qu’est la
maternité comme lien à ce nouvel autre qu’est l’enfant. Femme amante, femme
mère, femme exerçant un métier : la liberté au féminin se construit dans cette
polyphonie756.

Cette citation contient deux témoins primordials au contexte de notre analyse.
D’abord, l’expérience féminine se fonde aussi sur un construit identitaire. Ainsi,
l’analyse de l’évolution identitaire des «mères dévorantes » était indispensable à
l’égard de l’évolution identitaire des protagonistes postmigratoires. Mais ce qui
semble le plus essentiel dans ce contexte est le fait que la mère est la toute première
personne qui considère les figures postcoloniales et en particulier postmigratoires
en tant qu’« autres » et « étranges ». Il en ressort que nous considérons la maternité
en tant que construction culturelle. À cette hypothèse s’ajoute Kristeva en prônant
la maternité comme « la construction culturelle par excellence, qui nous replace
à l’aurore de l’hominisation, là où la biologie bascule en émergence du premier
autre : l’enfant »757. La maternité, définie par Kristeva dans La passion maternelle
comme « l’apprentissage de la relation à l’autre »758, est donc forgée d’une certaine
ambivalence : Afin que l’enfant cesse d’être le double de la mère, il lui faut « devenir
autre pour être lui-même »759. Ici, il s’agit d’un processus essentiel de détachement et
d’expulsion qui peut avoir deux effets contradictoires : d’un côté, il peut mener à la
bienveillance, au soin et à la tendresse de la mère à l’égard de l’enfant. Ce cas est
décrit par Kristeva avec le terme «passion maternelle », qui constitue pour elle le
prototype du lien amoureux.

D’un autre côté, ce processus peut renforcer le besoin de la mère de la possession,
du contrôle ou de la nuisance. Ce sont telles caractéristiques inhérentes dans le
concept de la mère ‘dévorante’ d’Eloïse Brière760.

Au vu de ce qui précède, nous concluons que le sujet de la maternité a un effet
grave sur la formation des habitus ainsi que sur la construction identitaire des
protagonistes postmigratoires. Il s’agit d’un thème sensible parce qu’il nous a fait

754. Kristeva 2010.
755. Ibid., p. 5.
756. Ibid.
757. Ibid.
758. Kristeva 2010, p. 3.
759. Ibid., p. 5.
760. Brière 1993.

160



4. Conclusion de la deuxième partie

découvrir la formation d’une identité frontalière fragile de jeunes Afrodescendants.
Le conflit intérieur y est reflété par la notion d’ « âme » qui est le titre même le roman
Ces âmes chagrines de Léonora Miano.

Pourtant, le sujet de la maternité ainsi que de la melancholia africana trouve son
approfondissement dans la troisième partie quant à la problématisation de l’identité
culturelle sur fond de la postcolonie.

161





Troisième partie : La question de l’identité
culturelle en Europe et en Afrique subsaharienne

Cette troisième partie de notre étude tente de mettre la question des identités cultu-
relles collectives et ses difficultés ainsi que ses ambiguïtés en lumière sous tous ses
aspects. Cette partie se qualifie particulièrement par une polyphonie, parce qu’elle
souhaite rendre compte de la pluralité - en vue de vies hybrides des protagonistes,
de perspectives nationales différentes sur l’Histoire et en vue d’enjeux politiques et
économiques.

Dans les années passées, la question identitaire en Europe et en Afrique est devenue
révélatrice comme la figure de l’immigré africain1, perçu comme ‘l’étranger étrange’,
a gagné plus de poids2. Par exemple, en 2014, la France a enregistré 64 310 demandes
d’asile, c’est-à-dire à peu la moitié que l’Allemagne (202 815). Ainsi, le 10 décembre
2014, Bernard Cazeneuve a fait la suivante déclaration lors de la présentation du
projet de loi portant la réforme de l’asile à l’Assemblée nationale : « La France est
donc loin de ployer sous le poids des demandes et des réfugiés, comme on l’entend
trop souvent. Cessons de nous fantasmer en forteresse assiégée ; cela ne correspond
tout simplement pas à la réalité »3. Dans les parties précédentes de notre étude,
nous avons déjà vu que l’immigré africain est perçu, en particulier dans son habitus,
comme la diversité antagoniste à la construction identitaire dominante. Ce résultat
coïncide avec les interrogations des Français en 2010 par le Transatlantic Trend Survey

1. Ici, la notion de l’ « immigré » est utilisée demanière globale pour refléter les préjuges qui apparaissent
souvent dans les débats sur les immigrés africains en France. Bien sûr, il faut différencier entre
l’immigré régulier, irrégulier ou clandestin, ou bien sans-papier. Chantal Bruce, travaillant dans la
cellule Statistiques et études sur l’immigration, chez l’Insee (Institut national de la statistique et des études
économiques) prouve dans son étude « Les immigrés récemment arrivés en France. Une immigration
de plus en plus européenne » qu’en 2012, près d’un immigré sur deux qui est entré en France
est né dans un pays européen – contre trois immigrés sur dix qui sont nés dans un pays africain.
L’immigration d’origine européenne est donc majoritairement portugaise, britannique, espagnole,
italienne ou allemande. Cela signifie que ces cinq pays représentent 57 % des entrées d’immigrés nés
en Europe et un quart de l’ensemble des entrées en 2012 (Cf. Bruce 2014).

2. Selon les informations de l’INSEE, la France comptait environ 5 835 000 immigrés en 2013. Les
immigrés africains résidant en France étaient majoritairement originaires du Maghreb (29,6 %) et
des autres pays africains (hors du Maghreb) (13,9%) (Cf. La Documentation française (2016)).

3. Cazeneuve 2014.

163



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

qui estimaient que le pourcentage des immigrés était de 24% alors qu’elle n’était
que de 8,5%4.

Selon notre hypothèse, l’immigré africain est particulièrement perçu en tant que
menace contre l’identité nationale contemporaine. Comme déjà mentionné dans l’in-
troduction de notre étude, nous percevons le rejet, le racisme et la xénophobie contre
lui et contre sa descendance comme l’expression d’une crise identitaire profonde
de l’Afrique subsaharienne et de l’Europe. Cela signifie qu’à un certain moment
historique, les constructions des identités nationales ne se sont plus ajustées aux
dynamiques culturelles des sociétés actuelles5. Pour notre étude, cette observation
est de grande envergure afin d’intégrer, dans la conclusion générale, l’évolution
des protagonistes, en particulier nos identités frontalières, analysés dans la deuxième
partie de notre étude, dans un rapport de causalité. Donc, si on veut parler de la
question de l’identité culturelle, sinon de l’identité nationale, il faut aussi tenir en
compte ses imbrications historiques. Car en France, il ne s’agit pas seulement d’un
débat franco-français, mais d’un débat franco-africain, repris par la littérature des
écrivains afro-français.

La « question noire », émergeante sur la scène publique, est une réflexion qui est
accompagnée de l’apparition de termes comme ceux «d’afro-descendants », de
«descendants d’esclaves » ou «d’afro-français », utilisés par différents groupes de
population6. Les dénominations reflètent en conséquence la forte concentration
des ‘Français blancs’ sur des immigrés africains. Celles-ci vont de pair avec leurs
surreprésentations dans des quartiers précaires et modestes qui peuvent mener à
ce que les Français blancs surestiment le nombre d’immigrés africains en France.
Une autre raison de cette surestimation est la confusion du Français blanc vis-à-vis
l’immigré africain et vis-à-vis les enfants de couleur de peau noire, nées en France
de parents africains immigrés, mais qui ont la nationalité française7. Marianne, la
figure féminine coiffée d’un bonnet phrygien, à savoir d’une cocarde bleu-blanc-
rouge est en France non seulement le symbole de la République française. Elle
représente plutôt en tant que ‘mère de Français’ les valeurs démocratiques « Liberté,
Égalité, Fraternité ». Cependant, dans nos œuvres analysées, elle est souvent repré-

4. D’ailleurs, cette surestimation du nombre d’immigrés qui résident dans leur pays n’est pas propre
aux Français. Par exemple, les Allemands et les Américains, estiment le pourcentage d’immigrés
dans leur population respective à 22% et 37%, bien au-delà des 13 % réels.
De plus, l’INSEE propose, si on veut évaluer de façon pertinente le flux d’immigrés, il faut soustraire
aux 235 000 entrées de 2013 les 95 000 immigrés qui ont quitté la France cette année-là, ce qui porte
le flux net d’entrées d’immigrés à 140 000 (Cf. Bensidoun 2017).

5. Cf. Diene.
6. Cf. Cottias et al. 2010., p. 9.
7. Même si on ajoute à la population immigrée les individus nés en France dont au moins l’un des

deux parents est immigré, en 2011, on n’obtenait qu’une proportion d’environ 19 % de la population
française (Cf. Bensidoun 2017.).

164



sentée comme une ‘mère dévorante’ qui minore ou oublie parfois ses enfants d’une
ascendance africaine. Nous examinerons la relation entre les Afrodescendants et
Marianne d’une manière plus profonde dans le troisième chapitre de cette partie
« Les Afrodescendants de Marianne lèvent leur voix ».
Cependant, selon Léonora Miano, la plupart des collectivités dites ‘noires’ ne se
définissent pas eux-mêmes de cette sorte, surtout en Afrique subsaharienne. Dans
Habiter la frontière, elle déduit que biologiquement, le Noir représente une catégorie,
construite par un regard ostracisant de l’Autre8 :

Ils ne sont devenus noirs que dans le regard et dans la bouche des autres, s’ap-
propriant ce terme dans un mouvement de fierté blessée, pour le retourner avec
force vers celui qui, les ayant affublés de cette appellation ténébreuse, cherchait à
les radier du genre humain9.

La citation de Miano montre que ces attributions annoncent déjà des actes ‘mi-
métiques’ et ‘subversifs’ de la part des collectivités noires, pour faire usage du
vocabulaire d’Homi K. Bhabha10. Par conséquent, les répercussions de ces actes
qui renversent l’ordre établi se trouveront au centre de notre analyse. Le premier
chapitre de la troisième partie, nous en donnera un premier aperçu. Ici, il s’agira
d’évoquer la lutte des pères de la Négritude contre les visions eurocentristes des
scientifiques occidentaux par rapport à la genèse des identités négro-africaines.
De plus, nous compléterons notre hypothèse sur l’habitus en tant que mécanisme
identitaire en prenant en compte la nouvelle dimension de l’identité culturelle sur
le plan collectif. Ensuite, dans le deuxième chapitre, nous mettrons dans les romans
postcoloniaux les constructions des identités culturelles sur le continent africain en
lumière. Dans le troisième chapitre suit l’analyse du débat franco-africain compte
tenu de l’identité culturelle et nationale dans les romans postmigratoires. À la base
de l’analyse, particulièrement du deuxième et troisième chapitre seront trois fac-
teurs : la mémoire collective et culturelle, la translatio et la mentalité11. Ceux-ci sont
d’abord déduits des théories controverses de l’anthropologue Cheikh Anta Diop12

sur l’identité culturelle. Selon Diop, l’identité culturelle se forme à partir du facteur
historique, linguistique et psychologique. Au cadre de notre étude, nous adaptons
les trois facteurs au monde contemporain et les situons au sein des dynamiques
frontalières de la postcolonie en nous distinguant de Diop. L’objectif de la troisième
partie de notre étude est non seulement d’examiner ces facteurs contribuant à la

8. Cf. Miano 2012, p. 117.
9. Ibid., p. 85.

10. Bhabha 2007, p. 144.
11. La mentalité est selon le Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales (CNRTL) un « en-

semble des manières habituelles de penser et de croire et des dispositions psychiques et mo-
rales caractéristiques d’une collectivité et communes à chacun de ses membres ». (CNRTL. http:
//www.cnrtl.fr/definition/mentalité [05.04.2018].

12. Voir le chapitre 1.1.1. de la troisième partie de notre étude.

165

http://www.cnrtl.fr/definition/mentalit�
http://www.cnrtl.fr/definition/mentalit�


Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

formation d’une identité culturelle de la postcolonie, mais aussi de saisir comment
les différentes identités culturelles collectives se manifestent. Et finalement, quelle
influence exercent-elles sur les identités frontalières ?

1. Identités culturelles collectives de la postcolonie

À travers les deux catégories « partir » et « arriver », nous avons exposé dans la
deuxième partie de notre étude que les sociétés soit subsahariennes soit européennes
exercent une grande influence sur les identités frontalières. Ceci nous mène à une
examination des identités culturelles au niveau national pour examiner leurs dé-
veloppements au cours de la postcolonie. Dans le premier chapitre de la troisième
partie, nous échafauderons une théorie pour les ‘identités culturelles collectives de
la postcolonie’. Pour définir les trois facteurs qui forment cette sorte de l’identité
culturelle, nous nous inspirons des théories des scientifiques européens et africains.
Le premier facteur, la mémoire collective et culturelle, se base sur les théories de
Peter Novick et de Jan Assmann. La translatio qui représente le deuxième facteur, est
introduit par le concept foucaulien de la parrêsia. Aimé Césaire et Léopold Sédar Sen-
ghor, les poètes de la Négritude, nous fournissent les premières idées conceptuelles
par rapport à une mentalité négro-africaine.

1.1. Mémoire, translatio et mentalité

Ce titre annonce déjà qu’il s’agit dans les paragraphes suivants de définir les trois
facteurs qui contribuent à la formation d’une identité culturelle collective de la
postcolonie. Dans ce qui suit, nous aurons brièvement recours à la théorie de Cheikh
Anta Diop sur l’identité culturelle pour établir nos trois facteurs identitaires, ajustés
au cadre de notre étude.

Dans son œuvre anthropologique, qui est intitulée de manière provocante Civilisa-
tion ou Barbarie. Anthropologie sans complaisance13, Cheikh Anta Diop suppose que
l’identité culturelle d’un individu est celle de sa collectivité14. Il dégage trois facteurs
qui contribuent à la formation de l’identité culturelle d’une collectivité : les facteurs
historiques, linguistiques et psychologiques15. Selon les hypothèses de Diop, le

13. Diop 1988.
14. Ici, Diop utilise dans le texte original le terme «peuple ». Mais pour éviter sa signification vieillie,

nous avons recours à la notion plus neutre de « collectivité » ou « groupe d’appartenance ».
15. Cf. Diop 1988, p. 272.

166



1. Identités culturelles collectives de la postcolonie

facteur historique est le fondement culturel. À travers le sentiment de continuité his-
torique, vécu par l’ensemble de la collectivité, il relie les éléments hétérogènes d’une
société. Grâce à cette unification, le sentiment de continuité historique représente en
même temps l’arme culturelle devant les attaques culturelles différentes du monde
extérieur16 : «On peut dire qu’un peuple est sorti de la Préhistoire dès l’instant qu’il
prend conscience de l’importance de l’événement historique au point d’inventer
une technique – orale ou écrite – de sa mémorisation et de son accumulation »17.

La langue est l’œuvre d’art de la culture et symbolise le trait d’identité culturelle.
Le facteur linguistique est selon lui, l’unique dénominateur commun. D’après Diop,
le facteur psychologique est l’élément constitutif de la personnalité. Cela mène à
notre hypothèse que le facteur psychologique se trouve au niveau de la formation
identitaire et forme ainsi une partie de l’habitus comme mécanisme identitaire18.

Pour analyser la signification de l’identité culturelle d’une collectivité dans nos
œuvres aussi bien postcoloniales que postmigratoires, nous adapterons ces trois
facteurs diopiens à notre étude. Le facteur historique sera analysé sous l’aspect de
la mémoire collective et culturelle d’une collectivité. La mémoire collective et la
mémoire culturelle sont des mémoires solides et survivent à long terme. Selon Peter
Novick19, la mémoire collective ne tolère pas d’ambigüités et ramène les événements
aux archétypes mythiques. Dans la mémoire collective, les images mentales se
transforment en icônes et les contes se transforment en mythes : leur qualité la plus
importante est la force de persuasion et le pouvoir d’émouvoir. L’individu participe à
la mémoire collective par l’exécution des rites et par l’échange, par exemple des faits
historiques20. La mémoire culturelle par contre, repose, selon Jan Assmann dans
Kultur und Gedächtnis21, sur des institutions comme des bibliothèques, des musées
et des archives qui consolident la mémoire d’une culture. La mémoire culturelle
est donc transmise à l’individu à travers un certain canon de livres ou de films, par
exemple22.

Le facteur linguistique ne se trouvera pas au centre de l’analyse au sens propre. Il sera
plutôt examiné au vu d’une translation, c’est-à-dire d’une médiation de plusieurs
personnages qui négocient entre plusieurs codes culturels. Plus exactement, il sera

16. Ibid., p. 225.
17. Diop 1988, p. 225.
18. Cf. Diop 1988, p. 276.
19. Novick 2001, p. 14.
20. Ibid.
21. Assmann 1988.
22. Ibid., p. 12.

167



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

analysé à partir du concept foucaulien de la parrêsia. Selon Le Courage de la vérité, Le
gouvernement de soi et des autres II23 de Michel Foucault, la notion parrêsia signifie :

le courage de la vérité chez celui qui parle et prend le risque de dire, en dépit de
tout, toute la vérité qu’il pense, mais c’est aussi le courage de l’interlocuteur qui
accepte de recevoir comme vraie la vérité blessante qu’il entend24.

Dès lors, l’on saisit l’analyse de la translatio sous deux perspectives : les protagonistes
n’agissent pas seulement en tant que traducteurs linguistiques mais encore en
fonction de médiateurs. Ces médiateurs transmettent aussi bien les ordres ou les
codes communaux qu’ils exigent la liberté du discours et la prise de position.

Le facteur psychologique sera également d’une grande importance pour notre
étude, mais ici, exclusivement sous forme des analyses en vue de la mentalité
d’une collectivité25. Dans les paragraphes suivants, nous dégagerons le facteur de la
mentalité d’une collectivité à partir de la conception d’une identité négro-africaine,
crée par les philosophes de la Négritude. Nous aurons recours aux scientifiques
occidentaux qui se servaient, au début du XXe siècle, de la notion de mentalité pour
analyser l’identité culturelle des sociétés dites primitives. Dans ce contexte, nous
révélerons que l’habitus26 réapparaîtra en tant que mécanisme identitaire au cadre
de notre étude sous forme de la mentalité.

1.2. La genèse d’une identité négro-africaine

Alors que, selon Diop, l’aspect psychologique de l’identité culturelle fut jadis appelé
simplement le « tempérament national »27, les scientifiques occidentaux du début
du XXe siècle préférèrent la notion de «mentalité ». Cette notion décrit un ensemble
d’habitudes intellectuelles, de croyances et de dispositions psychiques caractéris-
tiques d’un groupe. Elle fut d’ailleurs par exemple objet de recherche favori du
sociologue et anthropologue français Lucien Lévy-Bruhl. Il examina en particulier
la mentalité de collectivités des sociétés dites primitives.

Dans La mentalité primitive28, Lévy-Bruhl constata que ces sociétés ont une aversion
décidée contre la pensée logique et discursive à cause d’une sensibilité émotive liée
à un mysticisme omniprésent. Selon lui, les Africains ne poursuivent que les fins qui

23. Foucault et al. 2009.
24. Ibid., p. 14.
25. Il nous est important de souligner que nous ne voulons pas faire des témoignages catégoriques par

l’analyse des habitus ou desmentalité des ‘Français blancs’ ou des ‘Subsahariens’ et ‘Afrodescendants’.
26. Car l’habitus est l’expression d’un ensemble des habitudes intellectuelles, des croyances et des

dispositions psychiques caractéristiques d’un groupe.
27. Diop 1988, p. 279.
28. Lévy-Bruhl 1922.

168



1. Identités culturelles collectives de la postcolonie

leur semblent être immédiatement utiles. Lévy-Bruhl avance la thèse que mêmes
les enfants indigènes sont déjà concernés par cette primitivité : Bien que ceux-ci
fréquentent des écoles de missionnaires, ils n’apprennent que jusqu’à un certain
âge aussi vite que les enfants de l’Occident, parce que leur développement ralentit
et s’arrête soudainement.

Dans sa recherche sur lamentalité et l’être de l’Africain primitif, Lévy-Bruhl s’appuie
sur les expériences du missionnaire W.H. Bentley :

L’Africain, nègre ou bantou, ne pense pas, ne réfléchit pas, ne raisonne pas,
s’il peut s’en dispenser. Il a une mémoire prodigieuse : il a de grands talents
d’observation et d’imitation, beaucoup de facilité de parole, et montre de bonnes
qualités. Il peut être bienveillant, généreux, aimant, désintéressé, dévoué, fidèle,
brave, patient et persévérant. Mais les facultés de raisonnement et d’invention
restent en sommeil. Il saisit aisément les circonstances actuellement présentes,
s’y adapte et y pourvoit ; mais élaborer un plan sérieusement, ou induire avec
intelligence – cela est au-dessus de lui29.

Il déduit que « cette aversion ne provenait pas d’une incapacité radicale, ou d’une
impuissance naturelle de leur entendement, mais qu’elle s’expliquait plutôt par
l’ensemble de leurs habitudes d’esprit »30. Lévy-Bruhl soutint donc la thèse que
l’absence ou la postériorité d’une pensée logique et discursive des collectivités
primitives est due à un « ensemble de leurs habitudes d’esprit »31. Ainsi, il lie la
mentalité primitive à un état social et des mœurs inférieurs au standard occidental.
Par conséquent, il conclut que :

l’ensemble d’habitudes mentales qui exclut la pensée abstraite et le raisonnement
proprement dit semblent bien se rencontrer dans un grand nombre de sociétés
inférieures, et constituer un trait caractéristique et essentiel de la mentalité des
primitifs32.

L’essai de Lévy-Bruhl évoque de façon exemplaire que l’imagerie du Noir a une
longue genèse dans la science occidentale. Déjà au IIe siècle avant de notre ère, le
médecin grec Galien limita les caractéristiques du Nègre à deux traits fondamen-
taux : « 1° longueur démesurée du sexe, 2° hilarité, forte propension au rire »33.
Pendant que Galien ne décrivit que les traits physiques et moraux pour caractériser
le type générique du Noir, le diplomate et écrivain français Joseph Arthur Compte
de Gobineau (1816-1882), ancêtre idéologique du nazisme, discuta dans son Essai
sur l’inégalité des races humaines34 le génie artistique. Il différencia entre la « sensibi-

29. Lévy-Bruhl 1922b.
30. Ibid.
31. Diop 1988, p. 272.
32. Ibid.
33. Diop 1988, p. 277
34. Gobineau 1884.

169



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

lité végétative du Nègre »35, une qualité inférieure et la « rationalité apollonienne
blanche »36, une qualité supérieure. Gobineau constate au sujet du sens artistique
du Nègre :

La sensibilité artistique de cet être, en elle-même puissante au-delà de toute
expression, restera donc nécessairement bornée aux plus misérables emplois …
Aussi parmi tous les arts que la créature mélanienne préfère, la musique tient la
première place, en tant qu’elle caresse son oreille par une succession de sons et
qu’elle ne demande rien à la partie pensante de son cerveau. […] combien il reste
étranger à ces conventions délicates pour lesquelles l’imagination européenne a
appris à ennoblir les sensations [...] la sensualité du Blanc, éclairée, dirigée par la
science et la réflexion, va dès les premières mesures se faire, comme on dit, un
tableau [...]37.

Mais la science occidentale et eurocentriste ne négligea pas seulement les grandes
œuvres et accomplissements de la civilisation égyptienne. Pendant l’entre-deux-
guerresmondiales, elle influença en particulier lemoral intellectuel et psychologique
des intellectuels négro-africains et antillais du courant littéraire ‘négritude’. Par
conséquent, cela eut des répercussions défavorables sur leurs premières définitions
de leur(s) culture(s) d’origine africaine(s).

Pour examiner le point de vue des intellectuels de la Négritude, nous nous référons
d’abord brièvement aux théories controverses de Cheikh Anta Diop, parce qu’il
intègre leurs énoncés également dans ses réflexions sur l’identité culturelle. Dans ce
qui suit, nous réfuterons pourtant les hypothèses diopiennes en mettant les énonces
des pères de la Négritude dans le contexte de leur évolution particulière.

Dans Civilisation et Culture, Diop émet l’hypothèse que les poètes de la Négritude
n’avaient pas eu les moyens scientifiques de remettre en question ou de réfuter
ces accusations et erreurs. Il conclut : « La „négritude” accepta donc cette préten-
due infériorité et l’assuma crânement à la face du monde »38. Pour souligner son
hypothèse, il ajoute deux citations : l’une de Léopold Sédar Senghor qui affirme :
« L’émotion est nègre, et la raison hellène »39. L’autre citation est d’Aimé Césaire
qui décrivit les Noirs dans Cahiers d’un retour au pays natal de la manière suivante :
«Ceux qui n’ont exploré ni les mers ni le ciel »40.

Cependant, il nous semble que Diop ait détaché les deux citations de leur évolution
particulière, car les assertions restent incomplètes et culturellement réductrices.
Avec la phrase qui est originairement « L’émotion est nègre, comme la raison est

35. Diop 1988, p. 277.
36. Ibid., p. 278.
37. Ibid.
38. Diop 1988, p. 279.
39. Ibid.
40. Ibid.

170



1. Identités culturelles collectives de la postcolonie

hellène »41, Senghor montre qu’il a subi en vérité plusieurs influences occidentales.
En effet, il faut situer la Négritude dans le contexte de l’époque de sa naissance : à
cette époque-là, les intellectuelles francophones noirs étaient entourés d’une part,
de la colonisation en Afrique et dans les pays francophones de la Caraïbe42. D’autre
part, ils se sentaient harcelés de la politique d’assimilation culturelle en France – un
projet prétendument ambitionné qui avait pour l’objectif au lieu de l’intégration,
leur assimilation. À Paris, cette ville qui symbolisait non seulement la capitale des
colonisateurs mais aussi leur exil géographique, racial et culturel, ils s’échangèrent
au niveau scientifique. Ils prirent ainsi conscience de leur origine raciale et culturelle
qui les ramenait tous à l’Afrique43.

Pour Senghor, la négritude est même une culture. Elle tente de rassembler en-
tièrement toutes les valeurs culturelles, économiques, politiques, intellectuelles,
artistiques et sociales des collectivités de l’Afrique noire et des minorités noires
d’Amérique, d’Asie, d’Europe et d’Océanie44. Césaire saisit la ‘négritude’ prioritai-
rement au sens du rejet : « Le rejet de l’assimilation culturelle ; le rejet d’une certaine
image du Noir paisible, incapable de construire une civilisation. Le culturel prime
sur le politique45 ».

Dans la première moitié du XXe siècle, des échanges intellectuels entre l’Afrique
noire et l’Allemagne eurent une influence sur les pères de la Négritude. La pensée
philosophique allemande, représentée à partir du XVIIIe siècle par des philosophes
comme Johann Gottfried Herder, Georg Wilhelm Friedrich Hegel ainsi que plus
tard par Léo Frobenius, se concentrait sur la nature et la culture d’une collectivité.
L’anthropologue Léo Frobenius, a en particulier, influencé les intellectuels négro-
africains Senghor et Césaire en rejetant la philosophie d’un rationalisme extrême.
Selon Frobenius, cette forme de rationalisme aboutisait à un matérialisme exces-
sif qui déclenchait aussi bien la première guerre mondiale que le colonialisme46.
Concentrés sur la recherche d’arguments contre l’assimilation qui leur était imposée
par le système colonial français et contre la mission civilisatrice du colonisateur,
les poètes de la Négritude développaient, dans les années trente du XXe siècle,
une poésie, inspirée abondamment de la théorie culturelle de Frobenius47. Dans
la préface de Léo Frobenius 1873/1973. Une Anthologie48, Senghor décrit l’influence
importante de l’ethnologue allemand :

41. Senghor 1964, p. 295.
42. Cf. Ba 2008.
43. Ibid.
44. Senghor 1964, p. 295.
45. Bouamama 2014,p. 82.
46. Frobenius 1936, p. 30.
47. Cf. Ba 2008.
48. Frobenius et al. 1973.

171



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

[...] j’avais commencé à suivre des cours à l’Institut d’Ethnologie de Paris et à
l’Ecole pratique des hautes Etudes. Je vivais donc dans la familiarité intellectuelle
des plus grands africanistes, et d’abord des ethnologues et linguistes. Mais quel
coup de tonnerre, soudain, que celui de Frobenius !...Toute l’histoire et toute la
préhistoire de l’Afrique en furent illuminées - jusque dans leurs profondeurs. Et
nous portons encore, dans notre esprit et dans notre âme, les marques du Maître,
comme des tatouages exécutés aux cérémonies d’initiation dans le bois sacré. [...]
C’est Léo Frobenius, plus que tout autre, qui a éclairé, pour nous, des notions
comme émotion, art, mythe, Eurafrique »49.

Dans cette citation, Senghor aborde des notions comme émotion, art, mythe et
Eurafrique50, parce que Frobenius suit avec sa théorie culturelle, appelée Paideuma
ou « saisissement »51, la tradition de la philosophie allemande qui se focalise sur
l’émotion, la sensibilité et l’organologie52. Selon cette tradition, la théorie « cyclique
des cultures »53 explique que les cultures naissent, grandissent et meurent au cours
d’un cycle naturel54. Ce rituel est comparable aux éléments organiques de la nature
comme par exemple des humains, des animaux et des plantes. La culture est donc
comprise en tant qu’organisme autonome et indépendant de tout contrôle humain.
Frobenius a élargi cette théorie cyclique des cultures grâce à une nouvelle méthode
d’ethnologie : la méthode de l’immersion dans l’art de vivre et dans le rythme de la
culture se démarque des méthodes froides et rationalistes comme la cartographie et
la classification des reliques culturelles55. Car la théorie de la Paideuma représente
l’élément organique d’une culture et incarne à la fois le saisissement émotif face à une
autre culture56. Contrairement à Hegel, pour lequel l’Afrique était un continent sans
histoire, Frobenius semble ainsi répondre avec ses œuvres Histoire de la civilisation
africaine57, Le destin des civilisations58 et la publication de La revue du monde noir59
aux préoccupations intellectuelles et poétiques des étudiants noirs. Le mérite de
Frobenius est de placer les cultures africaines au centre d’un ordre de pensées
avancées, au lieu de les reléguer au plan de non culture et de non civilisation.

49. Ibid., p.VII.
50. La notion d’« Eurafrique » représente l’idée d’une complémentarité et d’une dépendance mutuelle

entre les deux continents – l’Afrique et l’Europe. Dans le XIXe et XXe siècle, le concept apparût
adéquat d’un côté, pour décrire les complexes entrelacs relationnels de l‘Afrique et de l’Europe
au niveau historique. De l’autre côté, il fut utilisé pour légitimer la continuation des structures de
pouvoir coloniales (Martin 1982, p. 221). Voir aussi : Jacques Thobie. Histoire de la France coloniale.
Paris : Pocket 1990, p. 368s.)

51. Ba 2008.
52. Cf. Ba 2008.
53. Ba 2008.
54. Cf. Ba 2008.
55. Ibid.
56. Heinrichs 1998., p. 120.
57. Frobenius 1936.
58. Frobenius et Guterman 1940.
59. Frobenius 1931.

172



1. Identités culturelles collectives de la postcolonie

Le concept de la Paideuma, perçue comme génératrice d’une culture du futur, ainsi
que la réception de la sensibilité dans le discours africain passait ainsi dans la
langue poétique des intellectuels de la Négritude60. Dans son poème Les purs-sangs,
Aimé Césaire utilisait les éléments théoriques comme le vocabulaire organologique,
l’éloge de la sensibilité et le rejet du cartésianisme61. Senghor par contre, se laisse
inspirer par le modèle culturel allemand qui prédit l’origine de tout processus
d’évolution culturelle, en particulier dans plusieurs passages de l’œuvre théorique
Liberté 3. Négritude et Civilisations de l’Universel62. Dans la citation suivante, il décrit
l’être et l’habitus de l’homme noir en comparaison au blanc européen :

LeNègre est l’homme de la nature. L’environnement animal et végétal, foisonnant
en Afrique depuis toujours, le climat chaud et humide lui ont donné une très
grande sensibilité que maints ethnologues ont mise en relief. Le Nègre a les sens
ouverts à tous les contacts, voire aux sollicitations les plus légères. Il sent avant
que de voir, il réagit immédiatement au contact de l’objet, aux ondes qu’émet
l’invisible. C’est sa puissance d’émotion, par quoi il prend connaissance de l’objet.
Le blanc européen tient l’objet à distance ; il le regarde, l’analyse, le tue - dumoins
le dompte - pour l’utiliser63.

Avec la comparaison entre l’homme noir et l’homme blanc, Senghor semble suivre
la tradition des méthodes d’analyse des anthropologues européens. En mettant
au premier plan des notions comme nature, sensibilité, invisible et émotion pour
décrire l’homme noir, il crée une distance par rapport à l’homme blanc qu’il décrit
avec des notions comme distance, mort et domptage. Pourtant, Senghor ne répond
pas à cette affirmation d’une mentalité primitive – celle qui réduit l’homme noir à
un être qui ne suit qu’à la pure intuition puisqu’il néglige toute rationalité. Il définit
l’intuition plutôt en tant que préalable ou comme immersion dans l’âme de l’objet
avant de le saisir par tous les sens.

Contre l’hypothèse alléguée par Cheikh Anta Diop, Aimé Césaire dénonce, dans
Cahier d’un retour au pays natal64, vigoureusement la colonisation en utilisant les
champs lexicaux de la violence et de l’humiliation. Avec sa poésie engagée, il y
met en valeur le calvaire de la population colonisée. Dans les trois premiers vers65,
Césaire oppose le monde blanc au monde noir. Grâce à la conjonction «mais » les
aspects négatifs tournent en réflexion positive :

60. Cf. Ba 2008.
61. Ibid.
62. Ibid.
63. Senghor 1977.
64. Césaire 1947.
65. Ibid.

173



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Ceux qui n’ont inventé ni la poudre ni la boussole
Ceux qui n’ont jamais su dompter la vapeur ni l’électricité
Ceux qui n’ont exploré ni les mers ni le ciel mais ceux sans qui la
terre ne serait pas la terre.

Le Noir est représenté comme un être vivant en harmonie avec la nature. Alors que
le monde blanc semble être un monde de conquêtes, de défis et de colonisation,
le monde noir se définit plutôt par „l’être“ et non pas par „l’avoir“. À la fin du
texte, la supériorité du monde blanc, épuisé et essoufflé, fait de lui un bourreau de
lui-même. De cette manière, Césaire convertit l’orgueil démesuré du monde blanc
face au monde noir en un triomphe du monde noir. Il définit la Négritude de la
manière suivante :

ma négritude n’est pas une taie d’eau morte sur l’œil mort de la terre
ma négritude n’est ni une tour ni une cathédrale

elle plonge dans la chair rouge du sol
elle plonge dans la chair ardente du ciel
elle troue l’accablement opaque de sa droite patience.

Eia pour le Kaïlcédrat royal !
Eia pour ceux qui n’ont jamais rien inventé
pour ceux qui n’ont jamais rien exploré
pour ceux qui n’ont jamais rien dompté

L’occurrence du mot « terre » dans le poème souligne l’harmonie et l’osmose de la
collectivité noire avec la nature. Il décrit ainsi une gloire authentique de la collectivité
noire qui ne cherche pas à dominer ni à maîtriser, mais à préserver la nature et
l’humanité.

Au vu du contexte discursif et historique, ceci prouve que les poètes de la Négritude,
ont essayé de combattre les stéréotypes grâce à leur savoir scientifique. Bien qu’ils
se servent surtout de la méthode de comparaison, Senghor essaye dans la citation
suivante de réconcilier les deux mondes :

Il reste que le Blanc européen est d’abord discursif ; le Négro-africain, d’abord,
intuitif. Il reste que tous les deux sont des hommes de raison, des Homines
sapientes, mais pas de la même manière66.

Par conséquent, nous n’avons pas seulement analysé la signification de l’identité
culturelle des pères fondateurs de la Négritude, nous avons de plus retracé les
raisons qui ont contribué à former une vision de la mentalité subsaharienne comme
identité culturelle des intellectuels négro-africains.

66. Senghor 1977.

174



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

De ce fait, dans les œuvres des fondateurs de la Négritude, des notions comme
sensibilité, émotion, nature et mysticisme se trouvent au centre d’intérêt de la
mentalité ou plutôt de l’identité culturelle négro-africaine67. Les questions qui
se posent sont les suivants : Quelle influence, cette vision des fondateurs de la
Négritude aura-t-elle, sur les auteurs de la génération des enfants de la postcolonie ?
Comment définissent-ils l’identité culturelle dans leurs œuvres postcoloniaux et
postmigratoires ?

2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

L’identité culturelle d’une collectivité est souvent fondée sur un «mythe fonda-
teur »68. Ces mythes fondateurs remontent parfois à la période précoloniale où ils
ont contribué, avec des vieilles cosmogonies africaines, aux constructions identi-
taires anciennes. Grâce aux griots ou aux porteurs de parole, ils se sont diffusés
oralement. La peinture, l’art statuaire et lamusique y ont contribué aussi. Lesmythes
fondateurs ainsi que les vieilles cosmogonies sont donc considérés comme légiti-
mation identitaire et comme légitimation d’existence d’une collectivité69. Vu sous
cette perspective, ceux-ci servent de base pour l’analyse de la mémoire collective
et culturelle, en particulier dans les œuvres postcoloniales au décor de l’Afrique
subsaharienne. Mais ces mythes fondateurs représentent également la source des
tensions identitaires qui se manifestent dans les œuvres postcoloniales de manières
différentes. Leur exutoire est non seulement l’acte hostile ou guerrier, mais éga-
lement la communication. La translatio sert de négocier un accord, d’éclairer un
malentendu ou de comparer des idéologies différentes. Particulièrement, le dernier
aspect montre que la translatio et lamentalité sont liées étroitement. Dans ce contexte,
le mécanisme identitaire, est soit capable de s’adapter aux niveaux souhaités (habitus
clivé) soit il insiste dans son stade d’évolution (hystérésis). L’analyse suivante des
œuvres postcoloniales est en conséquence basée sur nos trois facteurs qui ont été
définis pour déterminer une identité culturelle collective : mémoire collective et
culturelle, translatio et mentalité.

67. Cf. Ba 2008.
68. Diene 2010.
69. Ibid.

175



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

2.1. Mémoire collective et culturelle

L’intérieur de la nuit

L’œuvre L’intérieur de la nuit70 de Léonora Miano montre de façon saisissante qu’un
vieux mythe fondateur d’une collectivité africaine est porteur d’une vision iden-
titaire. Miano y met en scène un mythe fondateur qui traite de l’aïeul Ewo. Il est
l’ancêtre commun d’un peuple qui unifiait à l’époque précoloniale la collectivité du
pays Yénèpasi avec celui du pays Sombé et ainsi avec les habitants du village d’Eku.
Le groupe de patriotes du Nord est guidé par trois frères, s’appelant Isilo, Isango et
Ibanga. Ils sont venus à Eku pour unifier les habitants sous couvert d’une idéologie
prônant le retour à une Afrique précoloniale71. Ayané se rappelle d’Isilo qu’il connut
à la faculté à Sombé où Isilo terminait sa maîtrise d’Histoire et militait avec des
étudiants nationalistes. Il est décrit comme perclus de contradictions, congelé du
dedans et insensible au sort d’autres personnes72. De là s’explique que les rebelles,
ressemblant à une hydre tricéphale, poursuivent, comme jadis les colonisateurs fran-
çais, une reconstruction identitaire. Cependant, cette reconstruction s’oppose aux
missions civilisatrices, établies pendant l’époque coloniale selon le modèle européen.
Leur mission est de « rétablir la vérité qu’ont maquillée les Blancs lorsqu’ils sont
venus ici prendre possession de nos vies »73. De plus, ils veulent rétablir l’histoire
familiale qui a été malmenée par les colons et qui a causé non seulement la défaite
face aux envahisseurs, mais qui continue aussi de représenter la faiblesse actuelle
de l’Afrique subsaharienne. À côté de l’union des descendants d’Iwié et d’Eku, les
rebelles veulent qu’on recrée un nom qui symbolise la nouvelle entité.

Pour convaincre les membres du clan d’Eku, Isilo se sert de l’émotion et d’un vocabu-
laire impérial comme instrument de domination. Sa mission libératrice est soulignée
en particulier par le nom du groupe insurgé : « FORCES DU CHANGEMENT»74.
Le nom vibrant incarne leur projet héroïque ce qu’explique pourquoi les patriotes
sont venus de l’autre bord de l’eau : c’est la libération des groupes du Sud du joug
nordiste75. Les rebelles ont mené de longues luttes et chaque clan est condamné à
participer à l’effort de la guerre. Il ressort qu’ils ont besoin de soldats provenant
du clan d’Eku pour gagner la révolution. Ils recrutent même des enfants-soldats
entre quatorze et dix-huit ans, comme par exemple le jeune Epa, âgé de dix-sept
ans. Epa est tellement impressionné par les mots du chef des rebelles qu’il se met à
la disposition d’Isilo en tant que traducteur :

70. Miano 2005.
71. Cf. LIN 2005, p. 77.
72. Ibid.
73. LIN 2005, p. 77.
74. Ibid., p. 80.
75. Ibid, pp. 83ss.

176



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

Le jeune Epa entendait ces mots avec émotion. Le langage que tenait Isilo au
vieillard faisait vibrer chaque fibre de son être. Il n’avait jamais rien ressenti de
tel. Enfin, il allait se passer quelque chose, justice serait rendue à son peuple76.

Le mot « justice » est d’une grande importance pour Epa puisqu’il souffre des coups
du destin que le clan d’Eku qu’il appelle le « peuple le plus délaissé du pays »77, a
dû subir.

Pendant l’époque coloniale, les colonisateurs ont d’abord détruit tout édifice social.
Ainsi, la famille d’Eyoum, une famille de féticheurs, s’est emparée du comman-
dement sur le clan. Grâce à leur indifférence concernant le sort des villageois, ils
apparaissaient plus malléables envers les colons que la famille d’Io qui aurait dû
détenir le pouvoir légitime. Sous la chefferie d’Eyoum, les hommes du village ont
dû s’exiler pour chercher du travail78. Le père d’Epa était aussi concerné de ce
règlement – à tel point qu’il est devenu pour Epa un étranger qui ne rentrait au
village que deux fois par ans79. Selon Epa, Eyoum, vieux et faible, humilie tous les
habitants devant les rebelles en se fiant au pouvoir des ancêtres. Il devient ainsi
nuisible aux autres. Dans ce moment, Isilo, le jeune rebelle, intellectuel, furieux et
sanguinaire, initie Epa à l’homicide puisqu’il prône la mort comme privilège divin80.
En tranchant la gorge à Eyoum, Epa ne commet pas seulement un parricide, il sonne
aussi l’avènement d’une ère nouvelle dans le village qui court à sa ruine81.

À y voir de près, Isilo poursuit, avec son ordre héroïque, non seulement une union
physique et émotionnelle avec le clan, mais avant tout une union spirituelle82. Ainsi,
il suit la tradition des figures historiques qui se sont transformées pour Isilo en
icônes : d’un côté, c’est Soundiata, l’empereur de l’ancien Mali et de l’autre Shaka,
le roi zulu, militaire stratégique pour les colonisateurs anglais au Sud de l’Afrique83.
Dans le roman, les deux sont des symboles pour la violence héroïque, et ils sont
vénérés jusqu’à nos jours par les afrocentristes.

Pour convaincre les villageois d’Eku de sa mission, Isilo raconte une épopée de
la formation du clan, qu’il présente avec beaucoup de références historiques et
ésotériques. Selon la légende d’Isilo, la lignée du clan remonte jusqu’à Sekenenrê
Taa, pharaon de cette Égypte mythique qui éclaira d’antan le monde. À la fin de

76. LIN 2005, p. 78.
77. Ibid.
78. Ibid., p. 79s.
79. Bien qu’Eyoum fréquentât lui-même l’école primaire, il interdît aux enfants d’aller à l’école parce

qu’il la considérait nocive pour les enfants.
80. LIN 2005, p. 87.
81. Ibid., p. 79.
82. Ibid., p. 81.
83. Ibid., p. 90.

177



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

son discours, Isilo souligne le sort des ancêtres ainsi que des identités culturelles
africaines anciennes devenus la proie de la colonisation et de la mission civilisatrice :

Malheureusement, au moment de l’occupation coloniale, les identités africaines
furent mutilées, la spiritualité détruite. Les envahisseurs emportèrent tous nos
grands totems, afin de les enfermer dans des musées et de les réduire au silence !
Ils firent croire aux Africains qu’ils ne connaissaient pas Dieu, et qu’Il ne pouvait
que les ignorer ! Ils s’employèrent à effacer le nom qu’ils lui donnaient dans leur
langue, pour le remplacer par des vocables vides ! Or, celui qui ne peut nommer
Dieu dans sa langue peut-il espérer en être entendu ? Le nom de Dieu est une
vibration que chaque peuple doit émettre à sa façon !84

Isilo, honteux du passé de l’Afrique, veut que l’Afrique retrouve sa prépondérance.
C’est alors qu’il ne se laisse pas dissuader d’entamer un affrontement sanglant :

Il fallait effacer tout ce que le Blanc avait laissé de mauvais : toute servilité, toute
crainte du lendemain, toute ignorance de soi... Et au stade où on en était arrivé,
ce n’était plus l’eau qui devait servir au nettoyage, mais le sang. Il fallait laver
toute cette honte dans le sacré85.

Ainsi, c’est cette image que nous livre Miano dans L’intérieur de la Nuit à travers
l’entrée des rebelles. Isilo est donc conduit par des émotions négatives et par une
idéologie agressive contre l’influence occidentale. Cela montre qu’Isilo veut sortir
l’Afrique de la ‘nuit’, c’est-à-dire de sa marginalité vis-à-vis de la mondialisation et
ainsi de l’époque post-coloniale sombre.

Pour analyser ce phénomène qui mène tout un village en état de guerre, nous
faisons recours à Achille Mbembe qui s’est chargé dans De la postcolonie86 et Sortir
de la grande nuit87 du sentiment des Africains après leur indépendance. Dans De la
postcolonie, Mbembe détecte trois discours qui sont caractéristiques pour la pensée
postcoloniale : il parle non seulement du discours afro-pessimiste mais aussi du
discours afrocentriste ou afro-radicaliste. Pendant que l’afro-pessimisme est un
discours malveillant et irrationnel, traitant l’avatar de l’imagination raciste et la
jouissance de l’idiot, l’africanisme est fondé « sur la base de données fragmentaires,
demi vérités, mensonges, fictions et anecdotes recueillis vaille que vaille »88. Par
contre, l’afro-radicalisme ou l’afrocentrisme et ses diverses variantes comme le
panafricanisme, l’égyptomanie et le nationalisme se focalisent sur la rencontre entre
l’Afrique et son grand Autre, l’Occident. Pour les afro-radicalistes, la rencontre
entre l’Afrique et l’Occident est vécue comme un viol : « Le Moi (l’Afrique) n’y
apparaît jamais que sous la figure d’un objet anal concédé à la violence du père

84. LIN 2005, p. 95.
85. Ibid., p. 98.
86. Mbembe 2000.
87. Mbembe et al. 2013.
88. Mbembe 2000., p. IX.

178



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

(L’Occident) »89. Dans leurs discours, l’Occident est donc devenu l’objet obscur de
leur haine :

Acharnés à détruire la cause supposée de l’indignité dont souffrirait le Nègre, ils
[les discours] sont l’expression non seulement d’une subjectivité diffractée, voire
en contradiction avec elle-même, mais aussi de divers mécanismes de défense
mis en place par le moi lorsqu’il est confronté à une représentation inacceptable
de lui-même. C’est une pensée qui vit le rejet par le grand Autre comme une
éviration90.

Si nous portons un jugement sur le titre de l’œuvre de Mbembe, appelé Sortir de
la grande nuit , Achille Mbembe semble défendre, au moins à première vue, les
mêmes idéologies qu’Isilo, le protagoniste rebelle de l’œuvre de Miano. Cepen-
dant, Mbembe exprime dans son œuvre un appel radical de ‘sortir’ du « réflexe
indigéniste »91, c’est-à-dire d’abandonner des idéologies raciales et guerrières pour
tourner la page en Afrique subsaharienne.

Le Ventre de l’Atlantique

Dans Le Ventre de l’Atlantique92, Fatou Diome met un mythe fondateur éponyme en
scène. Ceci est une légende sur le ventre de l’Atlantique, racontée par la collectivité
de l’île Niodoise ce que le titre de l’œuvre indique déjà. Le mythe qui forme le fil
rouge de l’œuvre, obtient, dans le récit, des significations complexes, offrant ainsi des
analyses diverses à propos de l’identité culturelle. D’un côté, l’Atlantique représente
la force énorme devant laquelle les insulaires s’abandonnent désarmés93. En effet,
les insulaires sont dépendants de l’Atlantique, bien qu’il n’offre aux pêcheurs que de
petites captures. L’océan Atlantique apparaît ainsi comme un monstre lugubre qui
engloutit de temps en temps les pêcheurs pour se venger de leur butin94. D’un autre
côté, dans la légende ‘le ventre de l’Atlantique’, l’Atlantique symbolise le refuge
de deux amants, Sédar et Soutoura. Dans le conte, Sédar se précipite, honteux et
les bras ouverts, dans les vagues de l’Océan après la révélation de sa stérilité par
sa belle-mère sur la place publique. Il dit : «Atlantique, emporte-moi, ton ventre
amer me sera plus doux que mon lit ! »95. En plus, il ajoute que seul l’Océan peut
couvrir sa honte et qu’il a quitté le royaume des humains pour cette raison. Sa
femme Soutoura le suit et découvre que son mari s’est transformé en dauphin. Elle
se précipite à son tour dans les flots et subit le même sort. Depuis, ils vivent heureux

89. Ibid., p. X.
90. Ibid.
91. Mbembe 2000, p. 229.
92. Diome 2004.
93. Cf. LVA 2004, p. 13.
94. Ibid., p. 121.
95. Ibid., p. 111.

179



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

avec leur progéniture et comme amis des humains dans l’Atlantique. Par rapport à
la légende, nous découvrons que l’Atlantique est perçu au premier niveau comme
un espace entre deux mondes – le monde des humains et le monde des animaux. Au
deuxième niveau, l’Atlantique est un espace liant le monde des anciens colons à celui
des anciens colonisateurs. Dans ce contexte, l’histoire de l’antihéros Moussa montre
que l’Atlantique fait office d’un offreur d’asile pour les exclus et les apatrides.

À partir de cette histoire, Moussa, un jeune footballeur infortuné, émigre en France
pour poursuivre ses rêves et pour devenir un footballeur. Mais les conditions de
vie en France se révèlent pour Moussa insupportables et dures. Après une courte
période d’adaptation dans l’équipe française, Moussa est exclu de l’équipe puisque
ses résultats demeuraient décevants. Son entraîneur réclame un remboursement de
ses dépenses et refuse de renouveler sa carte de séjour. L’entraîneur lui propose de
travailler sur le bateau d’un copain pour gagner de l’argent. Il se rend compte qu’il
est pris dans les « filets de l’émigration »96 desquels l’instituteur Ndétare a toujours
averti ses élèves. Bien que la mère de Moussa écrit dans chaque lettre : « Épargne
nous la honte parmi nos semblables. Tu dois travailler, économiser et revenir au
pays »97, il décide de retourner sur l’île Niodor. Après son retour comme un homme
échoué et honteux, les insulaires se méfient de lui et l’excluent finalement. Ndétare
devient son seul confident parce qu’il est perçu par les insulaires comme étranger
dans son village natal. Moussa pense : «Atlantique, emporte-moi, ton ventre amer
me sera plus doux que mon lit. La légende dit que tu offres l’asile à ceux qui te le
demandent98 ». Ainsi, la vie de Moussa prend sa fin dans l’Atlantique comme celle
de Sédar et de Soutoura. Cela montre que l’Atlantique lave les infortunés de leur
destin et délivre les humbles du mal et de leur vie misérable99. Il n’est guère besoin
de souligner que l’Atlantique devient ainsi un endroit de la mémoire collective et
culturelle. Vu sous cette perspective, le bateau obtient dans Le Ventre de l’Atlantique
une fonction métaphorique : Premièrement, le bateau, qui est devenu le nouveau
lieu de travail de Moussa, rappelle comme instrument de l’économie française à la
traite négrière à partir du XVIIe siècle100. En outre, le bateau est un symbole des
mécanismes de l’exploitation d’un système néo-colonial et français dont Moussa est
devenu la victime.

96. LVA 2004, p. 114.
97. Ibid., p. 104.
98. Ibid., p. 111.
99. Cf. LVA 2004, p. 186.

100. Dans la mémoire collective et culturelle, le retracement des réseaux de relations, d’échanges d’idées,
de personnes et de productions culturelles à travers les routes des bateaux lors de la traite négrière
et de l’esclavage est souvent pratiqué.

180



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

Deuxièmement, l’Atlantique est représenté comme un espace public transnatio-
nal101, un concept que Paul Gilroy appelle « l’Atlantique noir »102. Gilroy se réfère
avec la notion de ‘l’Atlantique noir’ et avec son œuvre éponyme, parue en 1993 en
anglais, à un ‘troisième espace’ dont les contours s’unifient avec ceux de la diaspora
africaine, c’est à dire des communautés noires américaines, caribéennes et euro-
péennes. Selon Gilroy, l’Atlantique noire est ainsi l’espace hybride « où s’élaborent et
se mélangent les cultures noires depuis le système esclavagiste »103 pour créer une
véritable « contre-culture de la modernité »104. Cette approche, devenu une référence
importante des postcolonial studies, nous permet de renouveler en profondeur la
manière de penser l’histoire culturelle de la diaspora africaine. Dans l’œuvre de
Gilroy, le bateau lui sert également de métaphore pour traduire la condition de cette
diaspora au sein du monde « surdéveloppé ». Il évoque également le rôle fondateur
du «Passage du Milieu » sur les diverses utopies de retour rédempteur à la patrie
africaine et la circulation d’idées et leurs différents supports, humains ou matériels.

Dans cemême ordre d’idée, le narrateur ajoute d’unemanière critique dans Le Ventre
de l’Atlantique, l’aspect touristique qui va de pair avec la mondialisation, laissant
revivre la relation colonisateur et colons. L’image qui représente l’Afrique comme
une paillasson du monde en témoigne : « L’Atlantique peut laver nos plages mais
non la souillure laissée par la marée touristique »105.

Maman je reviens bientôt

Une mise en évidence du mythe d’une France mythifiée, ancré dans la mémoire
collective et culturelle de la collectivité de Congo-Brazzaville, est à la base deMaman
je reviens bientôtd’Itoua-Ndinga106. C’est ainsi que le narrateur du roman, unmembre
de la famille Ndinga, devient un des ‘chercheurs d’Europe’ du Congo-Brazzaville
qui partent en France pour y trouver le bonheur. La seule différence est que ceux-ci
cherchent « à devenir de plus en plus Autrui »107 tandis que le narrateur ne cherche

101. Cf. LVA 2004, p. 102.
102. Gilroy 2010.
103. Ibid.
104. Gilroy saisit sous la notion de „contre-culture“ particulièrement la musique en tant que mode

d’expression privilégié d’une culture enracinée dans l’expérience des terreurs indicibles de l’esclavage.
Il y inclut ses usages et ses circulations inattendus d’un bord à l’autre de l’Atlantique, qui jouent un
rôle de premier plan dans la création de cette « contre-culture de la modernité » relevant autant de la
réalité que de l’utopie (Cf. Gilroy 2010).

105. Cf. LVA 2004, p. 201.
106. Itoua-Ndinga 2014.
107. MJRB 2014, p. 17.

181



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

pas à devenir quelqu’un d’autre que lui-même108. En fin de compte, il prend la
décision de retourner au royaume d’enfance

afin de déjouer les pièges redoutables et vicieux des chemins qui mènent nulle
part, les illusions, les mirages, les châteaux en sable dont se sont laissés berner les
chercheurs d’Europe qui poursuivent un bien insaisissable, disons un mythe109.

Dans son récit, le narrateur démasque au fur et à mesure les raisons pour lesquelles
la France n’est qu’un mythe : Au début, il est parti de son pays natal avec l’illusion
de faire ses études en philosophie et de faire avancer sa carrière pour devenir un
écrivain. Mais arrivé en France, il est désillusionné parce qu’il n’a d’autre choix
que de gagner son argent en travaillant en tant que préparateur de commandes.
Cependant, à cause de son titre de séjour pour étudiant, il ne lui est guère autorisé
à travailler110. Dans l’entreprise, il fait l’expérience d’être traité comme une bête
de somme, c’est-à-dire comme un animal dont l’existence n’est justifiée que par
son profit économique. Avant son retour, il se pose la question de savoir s’il veut
demeurer libre ou esclave111 :

Nous étions donc des hommes libres mais enfermés moralement, psychologi-
quement, et des moutons prompts à la production. […] L’humain et l’humanité,
dans cette entreprise, n’ont jamais existé ; seul comptait pour eux le verbe PRO-
DUIRE112.

Avec la notion d’ « esclave », il démasque la vie en France en tant que piège d’exploi-
tation dont les jeunes Africains sont la proie.

Ensuite, il dénonce les faux doctorants africains qui ont effectué en France un
parcours de falsifications et d’usurpations de diplômes :

Je suis donc différent de ceux-là, de vos prétendus Parisiens, qui ne sont que
de gros vendeurs d’illusions. Ils vous donnent l’impression d’avoir réussi en
France ou en Europe, mais dans la réalité, ce sont des faussaires, des contrefac-
teurs, des aigrefins de renom et spécialistes des gardes à vues et des bracelets
électroniques113.

Ce passage témoigne que les diplômes qui sont valorisés par les Africains comme
bien culturel de la nation française, sont en vérité des papiers sans aucune valeur. Ces
diplômes ne sont que sortis des laboratoires cachés du XVIIIème arrondissement de
Paris et ont été fabriqué par les ‘faux Parisiens’ pour duper les leurs dans leur pays
natal. D’un ton déçu, le narrateur prédit leur ascension grâce aux faux diplômes

108. Cf. MJRB 2014, p. 16.
109. MJRB 2014, p. 12.
110. Cf. MJRB 2014, p. 55.
111. Ibid., p. 10.
112. MJRB 2014, p. 112-113.
113. MJRB 2014, p. 110.

182



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

dans certains ministères de la République congolaise et dans les milieux politiques -
un honneur qu’ils vont accepter, selon le narrateur, sans gêne et sans état d’âme à
cause de leur caractère espiègle et roublard114. Ici, se dégage que la démystification
de la France par le ‘chercheur d’Europe’ a par voie de conséquence son retour au
royaume de son enfance.

Rêve d’ailleurs !

Rêve d’ailleurs !115 d’Huguette Nanga-Massanga est le seul roman postcolonial dont
le mythe fondateur de la collectivité du Mawan dictaturisé soit directement lié à
la notion de ‘nation’. Nanga-Massanga dessine, dans le roman, une collectivité du
pays fictif ‘Mawan dictaturisé’ quit poursuit un « rêve national »116. Il s’agit d’un
rêve de la ressemblance, qui est devenu un mythe fondateur comme il contribue à
la construction identitaire nationale au cours de la fondation de la nouvelle État-
Nation «Mawan dictaturisé après les indépendances »117. Au centre du roman se
trouve en particulier le rêve de la ressemblance avec le Sufisus, le pays des anciens
colonisateurs. De ce qui précède, il ressort que Rêve d’ailleurs ! retrace la quête
identitaire désespérée d’un pays après les indépendances qui est en train de naître
en tant qu’État-Nation. Dans le récit, le lecteur assiste au mythe de la ressemblance
qui reflète aussi bien le besoin de sa collectivité d’un changement, marquant une
nouvelle ère que le souhait d’un épanouissement national et économique. L’histoire
nationale est racontée d’unemanière subtile en dévoilant comment chaque président
de la république du Mawan a ranimé ce mythe fondateur. Le récit est introduit avec
les promesses du président le plus récent, « l’architecte d’un petit Sufius »118 :

Qu’est-ce que nous n’avons pas fait pour notre président qui voulait faire de notre
pays, juste une miniature du Sufisus ? Nous avons tout fait pour qu’il prenne le
pouvoir, c’était un rêve national, sauf pour ceux qui avaient peur de voir leur
dauphin éjecté du fauteuil des convoitises. Des jeunes aux plus vieux, nous l’avons
désiré parce que nous voulions goûter au changement, hélas !119

On assiste, à travers ce passage, à une situation de mise en question du mythe de
la ressemblance par le narrateur. Le récit du narrateur comporte plusieurs ambi-
valences parce qu’il tente d’illustrer jusqu’à quel point le mythe est inscrit dans la
mémoire collective de la collectivité du Mawan dictaturisé. Alors qu’il décrit d’un
côté comment lui aussi a été concerné par l’hystérie nationale, il semble réfléchir de

114. Cf. Ibid., p. 132.
115. Nganga Massanga 2012.
116. RD 2012, p. 27.
117. Ibid.
118. Ibid.
119. Ibid., p. 30.

183



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

l’autre côté, d’une façon critique et d’une manière rétrospective aux promesses et
actions du président. Il ne comprend plus comment un pays aussi riche en minéraux
naturels que la république du Mawan put envier un pays minuscule et sans richesse
naturelle120 :

Mawan, cherchait-il à se rendre petit pour ressembler à un petit pays ? Comment
un pays aussi riche que le mien s’acharnait-il pour qu’on le déclare pauvre aux
yeux dumonde entier et des organisations tenues par les puissants du monde ?121

À travers cette citation, l’auteur construit une figure de l’Autre (les pays indus-
trialisés) qui ressurgit par la métaphore du regard de l’Autre et par l’expression
« aux yeux du monde »122. La métaphore fut déjà introduite dans la première partie
de notre étude par l’introduction des théories de Homi K. Bhabha et Franz Fanon
qui l’utilisent pour analyser les processus psychiques d’identification ambivalent
à l’intérieur de la relation coloniale. Bhabha déclara dans un entretien à Sciences
humaines en 2007123 :

Le pouvoir colonial ne disait pas seulement “vous êtes différents de nous”. Il
disait aussi : “vous pouvez êtes comme nous, dans une certaine mesure, mais
vous ne serez jamais entièrement comme nous. […] Le pouvoir colonial permettait
un certain “empowerment””. Mais il maintenait la majorité des colonisés dans un
moyen terme, un espace flou où leurs aspirations n’étaient pas récompensées124.

La rhétorique de l’altérité, comme précisé à travers l’exemple du pouvoir colonial
par Homi K. Bhabha, se transforme ici en contre-discours qui s’énonce à partir
du contexte des identités culturelles à l’époque post-coloniale. Il s’agit plutôt ‘des
regards des Autres’, non seulement à cause de l’utilisation du pluriel ‘yeux’, mais
aussi parce que l’échange des regards, au sens figuré, a maintenant lieu à l’échelle
mondiale. Ce qui précède dévoile que le narrateur aborde dans Rêve d’ailleurs ! des
ambivalences postcoloniales, sinon néo-coloniales en clarifiant que le continent afri-
cain semble continuer d’être la proie de la rapacité du monde entier. C’est ainsi que
Kwame Nkrumah, président de la République du Ghana de 1960 à 1966, écrit dans
l’introduction de son œuvre Le néo-colonialisme : Dernier stade de l’impérialisme125 :

L’essence du néo-colonialisme, c’est que l’État qui y est assujetti est théoriquement
indépendant, possède tous les insignes de la souveraineté sur le plan international.

120. RD 2012, p. 28.
121. Ibid., p. 27.
122. Ibid.
123. Bhabha, H. K. 2006.
124. RD 2012, p. 27.
125. Nkrumah 1973. Dans son ouvrage, Kwame, homme d’État indépendantiste et panafricaniste, dé-

montre que le néo-colonialisme est insidieux et complexe. De plus, il suppose qu’il est encore plus
dangereux que le colonialisme. Selon Kwame, la liberté politique sans liberté économique ne signifie
donc rien. Il soutient l’idée d’une création d’un gouvernement d’union panafricaine ainsi que faire
avancer le socialisme en Afrique.

184



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

Mais en réalité, son économie, et par conséquent sa politique, sont manipulées
de l’extérieur126.

Vu sous cette perspective, l’analyse de lamétaphore est unmoment clé dans l’analyse
des identités culturelles. Il ressort qu’elle se déroulera sous deux points de vue :
D’un côté, d’un point de vue politique, en examinant la relation françafricaine et de
l’autre, d’un point de vue psychologique, en retraçant l’évolution de l’ambivalence
coloniale à une ambivalence post-coloniale dans le chapitre « La mentalité »127.
Le narrateur aborde la dimension politique en critiquant les dirigeants politiques
français et leurs capacités à diriger les problèmes sur le continent africain. Il leur
reproche qu’

[…] ils acceptent de faire du copinage avec des dirigeants qui parfois s’auto-
élisent en espérant que le règne devienne éternel. C’est fou comme on peut renier
facilement les droits des humains en allant faire ami, ami avec des gens qui n’ont
pour seul principe que le pouvoir et tous les abus qui vont avec, au point de
régner sur un environnement qui ressemble à celui des animaux128.

En comparant l’espace vital des Africains avec celui des animaux, Ndombe dénonce
en particulier que les dirigeants français passent avec leurs méthodes outre les droits
humains. Cette comparaison de nature péjorative – entre l’homme et l’animal – est
déjà apparue plusieurs fois au niveau personnel et individuel dans la deuxième
partie de notre étude. Ici, la comparaison réapparaît au niveau de la politique inter-
nationale. Elle met à jour que les binarismes et les stéréotypes coloniaux s’étendent
jusqu’au présent. Ce passage suscite une réflexion profonde sur ces comportements
qui continuent à mener non seulement à un déséquilibre de rapports de forces
politiques mais aussi à une situation néocoloniale après les indépendances.
De ce fait, l’on saisit une allusion à la « Françafrique » qui décrit la relation qualifiée
de néo-coloniale entre la France et ses anciennes colonies en Afrique subsaharienne.
Elle a été mise en place à la demande du général De Gaulle par Jacques Foccart, le
secrétaire général de l’Élysée aux affaires africaines et malgaches de 1960 à 1974.
L’expression « Françafrique » est utilisée en général de façon péjorative, en particu-
lier par les médias français comme Le Monde, Libération ou L’Express pour dénon-
cer la relation étrangère entre la France et l’Afrique. Originairement, l’expression
« France-Afrique » fut employée par le président ivoirien Félix Houphouët-Boigny
en 1955 pour exprimer le souhait d’un certain nombre de dirigeants africains de

126. Ibid.
Voir aussi : Thiong’o, Ngugi wa. Barrel of a pen resistance to repression in neo-colonial Kenya. London :
New Beacon books, 1983.
et Ndoumaï, Pierre. Indépendance et néocolonialisme en Afrique. Bilan d’un courant dévastateur. Études
africaines. Paris : Éditions L’Harmattan, 2011.

127. Voir le chapitre 2.2.3. de la troisième partie de notre étude.
128. RD 2012, p. 35.

185



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

conserver des relations privilégiées avec la France après l’accession de leur pays,
ancienne colonie française, à l’indépendance. Mais selon François-Xavier Verschave,
et dans son œuvre La Françafrique, le plus long scandale de la République (1998)129, la
Françafrique se caractérise non seulement par le rôle de réseaux extra-diplomatiques
complexes mais encore par l’ingérence directe des autorités françaises dans les af-
faires intérieures des anciennes colonies130. Cette réflexion se prolonge également
dans le récit du narrateur. Le passage suivant en témoigne :

Pourtant, nous sommes complètement en dehors de la danse au niveau interna-
tional. Pourquoi nous surprenons-nous complexés devant les pays des autres, de
ceux-là même qui nous envient d’avoir toutes les richesses naturelles que nous
possédons sans avoir rien fait ? (…) Si nous étions conscients de la chance que
nous avons, nous ne nous ridiculiserions pas à vouloir construire seulement un
petit Sufisus chez nous. Nous avons tout pour être plus que le Sufisus131.

Ce passage révèle l’objectif du narrateur : métaphoriquement, il veut secouer les
habitants du Mawan dictaturisé pour les réveiller de leur rêve national. Leur mythe
fondateur est dû à une mémoire culturelle et collective qui continue de se nourrir
de souvenirs de l’époque coloniale.

2.2. Translatio

L’Intérieur de la Nuit

Dans L’intérieur de la Nuit132, la parrêsia joue un rôle prépondérant puisque leMboasu
est séparé à cause d’une guerre entre les rebelles du Sud et le président actuel qui
tente à écraser toute sorte de manifestation par tous les moyens. Au village Eku, le
jeune élève Epa, sert d’« interprète »133 pour négocier un accord entre les habitants
d’Eku et les rebelles étranges :

L’étranger aimait parler. Il se repaissait de son propre verbe, et on avait le sentiment
que pour lui cette épopée était une intarissable source de ravissement. Le ton était
grandiloquent, et la voix portait loin134.

Fasciné de l’utilisation du langage par le chef des rebelles, Epa agit en tant que
traducteur linguistique. En dépit de sa fonction, il devient la première proie de

129. Verschave 1998. Voir aussi : Verschave, François-Xavier. Noir silence qui arrêtera la Françafrique ?. Paris :
Éditions Stock, 2000.

130. Nivelon 2010.
131. RD 2012, p. 35-36.
132. Miano 2005.
133. LIN 2005, p. 76.
134. Ibid.

186



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

l’influence d’Isilo. Ce fait est dû à sa rhétorique de guerrier ayant recours auxmythes
et icônes de la mémoire collective.

À y voir de près, il nous semble que l’écrivaine joue des tours à la mémoire collective
qui a été ravivée par les discours d’Isilo. Malgré les traductions d’Epa, les membres
de la communauté d’Eku ne comprennent pas ses explications :

On avait beau leur traduire dans leur langue les paroles de l’étranger, il y avait
tout de même des mots pour lesquels il n’existait aucun équivalent Eku, et qui
sonnaient aussi creux à leurs oreilles qu’une calebasse vide. Des mots tels que :
Égypte, pharaon, et même pour certains d’entre eux, le mot Afrique135.

De là s’explique qu’Epa n’agit pas commemédiateur entre les rebelles et lesmembres
de son clan : Ceux-ci restent dans l’ignorance des évènements à venir, parce qu’Epa
ne se donne aucun mal à expliquer les paroles d’lsilo. Il veut être la seule personne
qui tire profit de la visite des rebelles pour participer au changement.

Dans ce passage, Miano déploie donc la révolte de la jeunesse contre l’ignorance des
Ekus en vue de mutations sociales et de changements dans la mentalité de ceux-ci.
Mais le vent tourne et Epa comprend qu’Isilo veut sacrifier son petit frère Eyia. Ainsi,
Epa ne parvient pas non plus à transmettre les valeurs du clan aux rebelles, bien
qu’Epa ait eu le courage de dire la vérité à Isilo136. Le rôle d’Epa représente donc
l’impasse de la communication aussi bien entre les villageois d’Eku et les rebelles
qu’entre leurs visions différentes du futur qui prend un fin tragique avec la mort de
son frère.

Dans un autre passage, Wengisané, la tante de l’héroïne Ayané qui vit dans la capi-
tale de Mboasu, sert d’intermédiaire entre la vision de l’Afrique traditionnelle, celles
des habitants d’Eku et la vision occidentale d’Ayané137. Wengisané habite à Dibiyé,
une ville près de Sombé où les mœurs sont déjà plus citadines138. Bien qu’elle repré-
sente l’Africaine éduquée et moderne, Wengisané est d’un avis différent qu’Ayané,
devenue une jeune femme intelligente, fière et cosmopolite. Ainsi, Wengisané peut
bien suivre les raisonnements des habitants d’Eku à l’égard de leur comportement
et leur impuissance en présence des rebelles : « Il ne s’agit pas d’excuser ce qui s’est
passé, mais de le comprendre, de savoir sur quoi cela repose, pour pouvoir l’évi-
ter139 ». Arrivée à Dibiyé, Ayané ne comprend non plus « l’opération ville morte »140

135. Ibid., p. 94.
136. Cf. LIN 2005, p. 107.
137. Dans la deuxième partie de notre étude, elle est déjà apparue dans son rôle en tant que médiatrice

pour expliquer à Ayané le comportement des habitants d’Eku à l’égard du sacrifice de l’enfant.
138. Cf. LIN 2005, p. 154.
139. LIN 2005, p. 203.
140. Ibid., p. 160.

187



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

que les habitants de Sombé exercent pendant deux jours lors de sa visite. Ils restent
à la maison afin d’éviter d’être tués pendant les manifestations non autorisées qui
sont matées par les soldats du gouvernement. Dans une conversation avec sa tante,
Ayané reproche aux citadins de préférer de rester chez eux, plutôt que de se battre
pour leur liberté.

Cette conversation tendue inaugure la pensée émancipatrice de Wengisané qui
éprouve encore une fois du cœur en demandant à Ayané de ne pas juger si vite et de
se mettre aussi à place des citadins141. Wengisané lui répond : « La peur de mourir
est plus forte que tout. Et c’est humain, d’avoir peur »142. Ainsi, elle lui explique
sa situation privilégiée de pouvoir fuir de situations qui lui semblent dangereuses
et de rentrer à Paris143. L’analyse de la révélation de la peur comme une émotion
existentielle et ainsi humaine, sera continuée dans le chapitre sur la mentalité144.

En nous référant dans le dernier passage au discours de Wengisané qui aborde
la peur en tant qu’émotion élémentaire qui détermine l’existence humaine nous
saisissons une homologie au discours d’Epupa. De notre position de lecteur et
interprète, nous concevons le rôle d’Epupa, qui apparaît à la fin du roman, en tant
que seule protagoniste qui agit selon le concept de la parrêsia. Bien que Miano la
présente comme la « folle »145 du récit, il nous semble qu’Epupa prend position par
son réquisitoire aussi bien pour les enfants qui furent arrachés par les rebelles que
pour les morts de cet affrontement guerrier au Mboasu :

Pouvons-nous continuer à prétendre que des millions de nos fils nous furent
arrachés, sans la moindre complicité sur place ? Confessons la faute ! Prenons-en
notre part. Je le dis et le redis. Il est temps de reconnaître que nous avons participé
à notre propre saignée …146.

Ayané reconnaît en elle son ancienne collègue de l’université, qui se trouve sur les
rues de Sombé. Les piétons lui disent qu’elle est en route presque nue pendant deux
ans pour ne pas être tuée de sa famille. Pour souligner sa folie et sa détresse, elle
crache à terre et s’éructe aussitôt. Ses cris ressemblent à un hurlement d’une femme
en couches. De plus, elle porte une robe rouge et ses sourcils sont totalement rasés
et redessinés avec un crayon rouge147. Dans cette scène, nous interprétons la couleur
rouge comme le sang versé dans l’Histoire de l’Afrique. Nous saisissons son rouge

141. Cf. LIN 2005, p. 179s.
142. LIN 2005, p. 160. Dans la conclusion de la troisième partie de notre étude, le thème de la mort sera

encore plus approfondi.
143. Cf. LIN 2005, p. 203.
144. Voir le chapitre 2.2.3. de la troisième partie de notre étude.
145. LIN 2005, p. 211.
146. Ibid., p. 213.
147. Cf. LIN 2005, p. 212.

188



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

à lèvres qui déborde tout autour de sa bouche comme si celle-ci était déjà blessée
par ses interrogations, adressées en vain aux habitants de Sombé :

Si nous n’admettons pas les noirceurs du passé, saurons-nous nous défaire de
celles qui nous étreignent encore si vigoureusement ? Voici ce jour nos fils en
route pour la guerre. Voici qu’une fois de plus, et sans prendre la mer, ils sont
privés d’amour et de lumière. Tandis que nous quémandons la culpabilité de
l’Occident, à qui nos enfants demanderont-ils réparation ?148

Ce réquisitoire d’Epupa prête une nouvelle dimension profonde à notre analyse de la
translatio. Dans son monologue, Epupa lie l’Histoire africaine de l’époque coloniale
avec celle de l’époque postcoloniale. Ainsi, elle juxtapose le destin historique des
Subsahariens, arrachés pour servir au commerce atlantique, et le destin des jeunes
Subsahariens après l’indépendance, forcés de participer aux guerres civiles. Dans la
rue, Ayané est la seule personne qui lui prête attention. C’est ainsi qu’à la fin du
roman, les deux jeunes femmes s’étreignent et se mettent à hurler ensemble.

Le Ventre de l’Atlantique

Dans la deuxième partie de notre étude, nous avons déjà constaté que la structure
de la société de L’intérieur de la Nuit ressemble à celle de Le Ventre de l’Atlantique149 :

Cette société insulaire, même lorsqu’elle se laisse approcher, reste une structure
monolithique impénétrable qui ne digère jamais les corps étrangers. Ici, tout le
monde se ressemble. Depuis des siècles, les mêmes gènes parcourent le village, se
retrouvent à chaque union, s’enchaînent pour dessiner le relief de l’île, produisent
les différentes générations qui, les unes après les autres, se partagent les mêmes
terres selon des règles immuables. La répartition des noms de famille, guère variés,
donne à voir la carte précise des quartiers150.

L’instituteur sénégalais Ndétare, un étranger et intellectuel, est méprisé et exclu
de la société niodoise. Mais à cause d’une histoire d’amour échouée, où le poids
de la tradition l’a rendu coupable, il ne parvient pas à fuir son passé151. Perdu et
enfermé dans un profond mutisme, il devient le prisonnier de sa mémoire et du
village152. Maismalgré tout, il s’engage dans l’éducation des jeunes niodois pour leur
permettre un meilleur avenir. Grâce à la parrêsia, Diome le met en scène comme le
rebelle qui se prononce contre l’expatriation des jeunes et leurs motives différents153.

148. LIN 2005, p. 213.
149. Diome 2004.
150. LVA 2004, p. 77.
151. Cf. LVA 2004, p. 125s.
152. Ibid., p. 137.
153. Ibid., p. 92.

189



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Vu sous cette perspective, Ndétare devient ainsi le pendant de l’homme de Barbès,
« l’emblème de l’émigration réussie »154.

L’homme de Barbès, par contre, occupe dans la société insulaire dont il est natif, une
position prépondérante. Paradoxalement, il est perçu par les insulaires comme une
personne qui fait usage de la parrêsia, parce qu’il a émigré à Paris avec succès. Origi-
nairement indigné par la pauvreté de son père, son credo fut : « la pauvreté, c’est la
face visible de l’enfer, mieux vaut mourir que rester pauvre »155. En France, le soi-
disant L’homme de Barbès, nom éponyme de la station métro Barbès-Rochechouart
à Paris, réussit à mener une vie de succès. Pour démontrer aux insulaires sa richesse,
il envoie régulièrement de l’argent à ses parents et revient tous les deux ans en été
pour un mois complet : D’un côté, pour distribuer des billets et des pacotilles made
in France et, de l’autre côté, pour construire une maison et une boutique. Après
son deuxième retour, il prit aussi sa deuxième femme, qui lui semblait un peu plus
moderne que la première. Malgré son illettrisme, il a aussi commencé à prononcer
le r à la française afin de souligner son autre identité comme Français156.

Dès qu’il raconte sa vie à Paris, il prétend vivre dans un paradis157. Il est convain-
cant quand il dit qu’il mène une vie de pacha : «Croyez-moi, ils sont très riches,
là-bas »158. En plus, il ajoute : « Tout ce dont vous rêvez est possible. Il faut vraiment
être un imbécile pour rentrer pauvre de là-bas »159. Mais en vérité, il gère une vie
minable « comme un nègre à Paris »160. Au début de son séjour, il avait « hanté
les bouches du métro, chapardé pour calmer sa faim, fait la manche, survécu à
l’hiver grâce à l’Armée du Salut avant de trouver un squat avec des compagnons
d’infortune »161.

À y voir de près, le roman dessine donc un homme qui est à Paris non seulement un
clandestin perpétuel, toujours enCDD.Mais au-delà, L’HommedeBarbès représente
en même temps le pire ennemi des autres immigrés clandestins africains, puisque
pour lui, la ressemblance de la couleur de peau n’était pas un gage de solidarité162.
Ici, se dégage la raison pour laquelle l’instituteur qui partage une vision humaniste,
l‘appelle, un « hurluberlu »163. Courageusement, l’instituteur avertit les jeunes qu’il

154. LVA 2004, p. 33.
155. Ibid., p. 30.
156. Cf. LVA 2004, p. 31.
157. Ibid., p. 83.
158. Ibid., p. 85.
159. Ibid., p. 87.
160. Ibid., p. 88.
161. Ibid., p. 89.
162. Cf. LVA 2004, p. 89s.
163. LVA 2004, p. 93.

190



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

ne faut pas seulement travailler le corps pour devenir un footballeur professionnel,
mais surtout l’esprit :

Votre être, votre humanité, demande plus que ça. Apprenez à regarder hors
de vous. Profitez donc de ce temps libre pour vous demander le vrai sens de
l’existence, cette ligne fuyante. Est-il possible d’apprécier la vie quand on n’a que
soi-même à aimer ?164

De cette façon, il tente d’encourager comme médiateur ses élèves d’aller chercher
plus loin afin d’organiser sa vie d’une manière réaliste.

Maman je reviens bientôt

Dans Maman je reviens bientôt165, la définition de la parrêsia au sens stricte n’est pas
possible, puisqu’il s’agit d’un récit en forme d’une lettre qui ne contient pas de
discours direct. Néanmoins, il y a « le vieux Bob »166 qui assume, au sens figuré,
cette fonction de médiateur.

Au moment où les préfets ont cessé de renouveler le titre de séjour pour le ‘cher-
cheur d’Europe’, le vieux Bob, travaillant comme gérant d’Agents de Sécurité dans
les grandes gares de France et d’Ile-de-France, lui procure un nouveau poste de
travail. L’auteur Itoua-Ndinga le met en lumière comme un opposant de la politique
d’immigration française afin de soutenir et de sécuriser le narrateur dans ses an-
goisses existentielles. Le vieux Bob, probablement aussi un ancien immigré africain,
s’occupe de lui comme un grand frère : Il lui permet de prendre, de temps en temps,
le temps libre pour faire connaissance avec Paris167. De plus, il lui apprend l’a b c
d’un Agent de Sécurité français :

Ce n’était point des lieux faciles à sécuriser compte tenu de leur situation géogra-
phique, mais le vieux Bob m’encourageait toujours et m’adoubait avec des mots
rassurants. Il me disait, par exemple, que ce n’était point les muscles et le gabarit
qui faisaient un Agent De Sécurité, mais l’œil168.

Le vieux Bob lui facilite donc l’intégration dans la société française, parce qu’il
lui procure aussi une phase de vie en France qui n’était pas seulement sans souci,
mais encore riche en plaisanteries. Ici, la parrêsia a pour résultat non seulement la
solidarité, mais aussi l’amitié entre deux compagnons d’infortune dans une France
« in-sai-si-ss-able ».

164. Ibid., p. 138.
165. Itoua-Ndinga 2014.
166. MJRB 2014, p. 104.
167. Cf. MJRB 2014, p. 104.
168. Ibid., p. 104.

191



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Rêve d’Ailleurs !

Selon la définition foucaulienne de la parrêsia, la vérité blessante se trouve au centre
de l’intérêt dans Rêve d’ailleurs !169. Tout comme la signification de la parrêsia dans
Maman je reviens bientôt, elle préside ici comme symbole entre les Noirs en France,
les soi-disants « quémandeurs d’asile »170 :

Toute vérité n’est pas bonne à dire, mais là il s’agit d’une vérité qui vaut la peine
d’être dite, c’est une question de survie. La solidarité ici était de dire la vérité
aux nouveaux venus lorsqu’ils arrivaient. […] Nous mettons face à la réalité tous
ceux qui arrivent après nous171.

La citation est issue d’un dialogue auprès du service d’accueil des requérants d’asile
entre Ndombe et un nouveau immigrant africain. L’écrivaine Huguette Nanga-
Massanga présente un caractère qui prépare ses compatriotes africains psychologi-
quement afin de leur permettre de remarquer les pièges.

De là, il est nécessaire de voir de près l’importance de la solidarité dans la commu-
nauté de la diaspora africaine. Les exemples de solidarité variés, allant d’explications
des démarches, des plans pour faire des achats à des prix moins chèrs jusqu’à la
vente de la nourriture – nous laisse en tant que lecteur et interprète suivre ce sujet
plus intensivement.

Alors, la question qui se pose est celle-ci : La vérité et la solidarité, pourquoi sont-
elles d’une telle importance au sein de la diaspora africaine ? La particularité de la
solidarité que Nanga-Massanga présente dans Rêve d’ailleurs ! est due au fait que
Ndombe explique que les quémandeurs d’asile africains sont souvent accusés de ne
pas dire la vérité et que le mensonge fait partie de leur éducation. Par conséquent,
le roman met en évidence qu’en France, il n’y a que très peu d’immigrés qui sont
entendus et qui obtiennent le droit d’asile. Selon le récit de Ndombe, ce sont donc les
malchanceux qui rentrent, parce qu’ils sont tombés dans les filets des reconduites
à la frontière. En vérité, ce ne sont donc pas de retours volontaires puisque les
immigrés ne peuvent plus rebrousser leur chemin172.

169. Nganga Massanga 2012.
170. Ibid., p. 57.
171. Ibid., p. 56.
172. Cf. MJRB 2014, p. 56s.

192



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

2.3. Mentalité

L’Intérieur de la Nuit
Tu sais, ma fille, sur la planète que nous avons tous en partage, ce ne sont pas seule-
ment les différences culturelles qui cohabitent. Quelquefois, lorsqu’on voyage
dans l’espace, on remonte aussi le temps. Ici, les gens vivent à une autre époque,
même s’il y a une ville à quelques kilomètres173.

Ces phrases que Wengisané dédie à Ayané mettent encore une fois bien en scène
son rôle comme médiatrice. Wengisané aborde ainsi le sujet de la mentalité en
parlant des ‘différences culturelles’. Cependant, la citation souligne d’autant plus
la diversité culturelle qui prédomine en Afrique. C’est en vertu de cette qualité
que l’on ne se réfère pas ici à une seule ‘mentalité’ ou ‘identité culturelle’, mais à
plusieursmentalités et identités culturelles en Afrique. Pour analyser la mentalité des
villageois d’Eku, une brève présentation de la structure sociale du village s’impose :
D’abord, nous constatons que la structure ancestrale des villageois s’oppose à celle
des citadins, vivant à la capitale économique du Mboasu. Alors que les hommes
partent pour le travail dans les villes et ne rentrent que de temps en temps, les
femmes restent dans le village « avec le monde sur les épaules »174. Les femmes
sont celles sur qui cela retombe, puisque nous constatons qu’elles se sont habituées
une posture mentale qui assure leur survie : « Les dents serrées, le dos bien rigide,
l’espérance vaincue »175. Miano176 met en scène une vie des villageois, régnée par
la monotonie, sans perspectives et sans buts précis. Ils ne regardent ni par-delà
de la colline – celle qui forme la frontière naturelle du village – et ne tentent de
percer le bois légendaire. Les hommes et les femmes d’Eku vivent de génération
en génération une vie prédéterminée, pour le bien du clan177. Par conséquent, les
premières caractéristiques concernant la mentalité de la communauté d’Eku sont
la tradition et un règlement strict afin que chaque membre se trouve sur le droit
chemin. Au vu de ce qui précède, nous voyons que la question de la mentalité d’une
collectivité est directement liée avec celle de l’existence d’une collectivité. Suite donc
à l’analyse du rôle de la femme dans la société d’Eku, nous en dégageons que les
femmes d’Eku, comme leurs mères, ont cessé de se battre pour offrir une meilleure
vie à leurs enfants :

Une existence au cours de laquelle on ne se sentirait pas contrainte de régenter le
quotidien de sa progéniture, pour enfin se sentir importante. Une destinée qui ne
tracerait pas cette figure imposée du mépris et des mauvais traitements infligés

173. LIN 2005, p. 202.
174. Ibid., p. 14.
175. Ibid., p. 15.
176. Miano 2005.
177. Cf. LIN 2005, p. 14.

193



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

aux brus afin de se venger piètrement de ce qu’on avait supporté. Parce que la
vie, c’était ça. Un serpent qui se mordait la queue178.

À y voir de près, leur croyance en Dieu Nyambey, leur guide, se répercute aussi
bien sur la structure sociale que sur leur mentalité étroite. Car, les Ekus n’ont que la
confiance en lui : « La vie était cyclique. Nyambey le Créateur l’avait conçue ainsi.
Se plaindre revenait à critiquer sa création, son bon sens »179. Mais selon Ayané,
ils se fient à Nyambey afin de ne pas assumer la responsabilité pour leur vie. La
réflexion critique d’Ayané sur l’existence des villageois renforce la représentation
de l’impasse des Ekus. Ayané, entrée en rage pendant la discussion avec sa tante,
lui fait comprendre qu’elle a le sentiment de vouloir expliquer aux villageois qu’ils
ne sont pas des animaux. Ainsi, Ayané veut clarifier qu’ils sont « des êtres humains,
plus précisément des bipèdes avec une conscience et une posture mentale »180. Cette
comparaison exagérée d’Ayané avec des animaux souligne leurs efforts vains d’une
quête de formes de survie encore d’avantage.

Si nous considérons ici la structure sociale ainsi que la mentalité de plus près, nous
avançons la thèse que les Ekus se trouvent en enfer comme les protagonistes de la
pièce de théâtre Huis clos181 de Jean-Paul Sartre. Dès lors, les Ekus, semblables aux
anti-héros de Jean-Paul Sartre s’attendent au pire. Mais la torture, et les souffrances
physiques et les craintes ne semblent pas venir. Dans Huis clos, il n’y a que cette
chaleur légère qui fait allusion au feu de l’enfer. Par contre, dans L’intérieur de la
nuit, la nuit, sans lune, ayant « dévoré le jour, d’un coup »182 semble représenter
les circonstances concomitantes de l’enfer. Ici, la menace n’est pas la chaleur, mais
l’obscurité – un effet qui déclenche des peurs similaires chez l’Homme. D’ailleurs,
il nous semble que le clan d’Eku vit un véritable enfer dans sa vie quotidienne,
puisqu’ils sont décrits par le chef des rebelles comme de «piètres cultivateurs »183,
si on juge par les « plants chétifs qui meurent au soleil, sur les collines »184. Ainsi,
le vocabulaire indique également leur dépendance de la nature avare. Selon notre
analyse, la présence du dieu Nyambey dans L’intérieur de la Nuit est ainsi remise en
question, à cause du diminutif «Godot », dérivé de l’expression anglaise de «God »
dans En attendant Godot185. Miano se réfère donc en plus, à la pièce du théâtre de
l’absurde de Samuel Beckett. Cette réflexion sera élaborée plus profondément dans
la conclusion de la troisième partie. Si Miano évoque ici la vision du monde de

178. LIN 2005, p. 15.
179. Ibid, p. 181.
180. Ibid, p. 202.
181. Sartre 1945.
182. LIN 2005, p. 16.
183. Ibid., p. 84.
184. Ibid.
185. Beckett 1952.

194



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

l’existentialisme de Sartre, selon lequel il n’existe pas sens de la vie à cause de la
formation fortuite du monde, l’on saisit les règlements élémentaires, par exemple la
religion, dans l’œuvre de Miano selon la logique sartrienne comme non-existants.
Le passage suivant en témoigne :

Ayané ne partageait pas leurs croyances dans les forces de l’au-delà, censées tout
régir ici-bas. Elle y voyait la source de l’habitude qu’on avait ici de se laver les
mains de soi-même. Entre le mode conquérant et le mode fataliste, il devait bien
y avoir une troisième voie. Une voie qui ne voulait en imposer à personne, mais
qui ne trouvait aucune séduction à la soumission. C’était ce chemin là qu’elle
comptait suivre, d’ici une heure ou deux.186

La phrase clé dans la pièce de Sartre « L’enfer, c’est les autres »187, prononcée par le
personnage Garcin au début et à la fin de l’œuvre, symbolise la négation récurrente
de responsabilités. Dans L’intérieur de la Nuit, cette phrase joue aussi un grand rôle à
deux niveaux : au premier niveau, la phrase souligne le drame intérieur du village
d’Eku auquel les villageois tournent leur dos. La phrase dévoile aussi l’intérieur de
la mentalité des habitants d’Eku, parce qu’il semble être déterminé d’être son propre
bourreau. La seule personne sur place qui tente de démasquer leur culpabilité est
Ayané. Mais sa tante lui explique : « Tu ne peux pas te tenir au bord du fossé au
fond duquel ils se débattent, cet abîme d’ignorance et de superstitions, pour ne faire
que les y enfoncer un peu plus188 ». À travers les villageois d’Eku, Miano montre en
conséquence un microcosme qui fait office d’un miroir de la société africaine qui
continue de répéter des comportements nocifs. Il ressort que nous constatons que
la mentalité de la collectivité d’Eku est aussi axée sur une vie au minimum vital
et se définit par le vœu et la quête de survie. Cependant, si nous y regardons de
près, les phrases qui précèdent celles-ci dans la version originelle, elles mettent en
lumière le contexte de notre étude. Dans Huis Clos, Garcin dit : « Tous ces regards
qui me mangent. […] Pas besoin de gril, l’enfer c’est les autres.189 » Nous y décelons
une rhétorique de l’altérité qui mène au cas des Ekus presque à la dissolution de la
collectivité et du village. Donc, bien que la négation de responsabilités des Ekus
soit critiqués, il nous semble au-delà de s’agir d’une mise en question, il s’agit d’un
renversement des discours et des regards de la culture blanche et de son pouvoir
qui semble écraser l’homme noir.

186. Ibid., p. 62.
187. Sartre 1945, p. 20.
188. LIN 2005, p. 199.
189. Sartre 1945, p. 20.

195



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Le Ventre de l’Atlantique

Du premier coup d’œil, la mentalité de la société niodoise dans Le Ventre de l’At-
lantique190 partage plusieurs caractéristiques qui ressemblent à celles de la société
d’Eku : sa structure est monolithique et ses traditions et règles sont immuables191.
La citation suivante en témoigne :

Le lit n’est que le prolongement naturel de l’arbre à palabres, le lieu où les accords
précédemment conclus entrent en vigueur. La plus haute pyramide dédiée à la
diplomatie traditionnelle se ramène à ce triangle entre les jambes des femmes192.

Bien que l’on découvre ici qu’une certaine importance est dédiée à la femme niodoise,
en vérité, elle n’est que réduite à sa fonction biologique. L’image de la femme
niodoise que nous livre Diome dans son œuvre a déjà été au centre de l’intérêt dans
la deuxième partie de notre étude, à l’instar de la ‘mère dévorante’ de Salie.

Son demi-frère Madické est le seul enfant qui soit accepté comme enfant légitime.
Il est donc l’héritier mâle sur lequel tous les rêves et l’exigence de dignité de ses
parents sont projetés. Mais Madické, qui veut se révéler digne de son existence,
court selon l’avis de Salie derrière une bulle de rêve, : Comme beaucoup de jeunes
sénégalais, il veut devenir un footballeur du club italien Milan AC qui a gagné,
avec l’aide des joueurs sénégalais, la Coupe du Monde en 2002. La mise en scène
de Madické révèle que son rêve reflète en vérité le rêve de toute une génération
de jeunes Sénégalais. Dès lors, le roman de Fatou Diome nous permet d’analyser
la mentalité de la jeunesse sénégalaise. Au cours du récit, Madické assume une
nouvelle identité en tant que Maldini, le capitaine du Milan AC en commençant
à reproduire ses actions et sa gestuelle. Par conséquent, Salie est inquiète quant
aux rêves et à l’orientation de Madické vers la France, son Eldorado. Avec l’aide de
l’instituteur Ndétare, Salie essaye de convaincre son frère de rester au Sénégal. Suite
donc aux tentatives de conviction de Salie, Ndétare constate avec amertume : « Ici,
dans les marais salants, chacun est prêt à aller chercher sa part de canne à sucre
ailleurs. Et chaque grain de sel brille de cet espoir193 ». La réponse de Ndétare est
caractéristique pour la mentalité juvénile : malgré la colonisation passée, il nous
semble que la plupart des jeunes est néanmoins prêt à vivre des situations néo-
coloniales. Cette impression sera encore approfondie dans les passages suivants.
Les jeunes de l’île Niodor sont donc aveuglés par « une avidité sans limites »194.
Ndétare continue son discours en encourageant Salie de les avertir des conditions

190. Diome 2004.
191. Cf. LVA 2004, p. 79.
192. LVA 2004, p. 127.
193. Ibid., p. 174.
194. Ibid.

196



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

de vie misérables en France, liées par exemple aux problèmes d’une vie sans CDI et
sans papiers en tant qu’immigré clandestin195 :

Pourtant, ils entendent, comme nous tous, les informations en langues locales qui
parlent des problèmes que rencontrent les nôtres là-bas. Mais rien n’y fait, même
pour un poulailler en France ils seraient prêts à gager leur peau. Vas-y, dis leur
l’énormité de cette poutre qui leur crève les yeux et qu’ils ne veulent pas voir196.

En pensant aux jeunes Africains qui rêvent d’une émigration clandestine, Salie
improvise une ballade sur le modèle des chants de lamentation de son village :

Clôturés, emmurés

Captifs d’une terre autrefois bénie

Et qui n’a plus que sa faim à bercer

Passeports, certificats d’hébergement, visas

Et le reste qu’ils ne nous disent pas

Sont les nouvelles chaînes de l’esclavage

Relevé d’identité bancaire

Adresse et origines

Critères de l’apartheid moderne

Dans sa ballade, elle décrit une jeunesse africaine dont la mentalité est atteinte du
« syndrome post-colonial »197. Salie prend ainsi position d’une médiatrice en dénon-
çant les dysfonctionnements sociaux pour les jeunes Africains qui les expulsent
d’Afrique et qui les laissent se prendre au piège en France. Dans ce contexte, « les
nouvelles chaînes de l’esclavage »198 sont un synonyme pour les chaînes du néo-
colonialisme. C’est-à-dire l’exploitation de mains d’œuvres bon marché, la misère
et la précarité ainsi que le racisme en France, qui font partie des effets secondaires
des ambivalences postcoloniales. Les vers suivants nous permettent l’examen de
tensions identitaires dans Le Ventre de l’Atlantique :

L’Afrique, mère rhizocarpée, nous donne le sein

L’Occident nourrit nos envies

Et ignore les cris de notre faim

Dans ces vers, Salie examine le rôle de l’Afrique, et l’oppose au rôle de l’Occident.
Elle assigne un rôle de «mère » à l’Afrique, c’est-à-dire aussi un rôle en tant que

195. Cf. LVA 2004, p. 175.
196. LVA 2004, p. 174s.
197. Ibid., p. 221.
198. Ibid., p. 217.

197



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

femme ce qui nous incite à comprendre le rôle de l’Occident en tant qu’homme. Si
nous transmettons la théorie d’une mère dévorante et mère nourricière, élaborée
dans la deuxième partie de notre étude, sur le rôle de l’Afrique, l’on décèle au sens
figuré les faits suivants : Bien que l’Afrique en tant que mère, étroitement liée avec
sa terre et sa population, ne soit pas capable de nourrir ses enfants, on la classifie
malgré tout en tant que ‘mère nourricière’. Suite donc à notre analyse, l’Afrique
symbolise une mère qui est très faible et qui a besoin d’aide. L’Occident, par contre,
incarne le rôle d’un séducteur qui aveugle tout le monde avec sa force, sa puissance
et sa richesse. À cause de l’analyse précédente, il n’est guère besoin de souligner
que la mentalité des jeunes de l’île Niodor se trouve en déséquilibre :

Génération africaine de la mondialisation

Attirée, puis filtrée, parquée, rejetée, désolée

Nous sommes les Malgré-nous du voyage199

L’hypothèse sur la première caractéristique de la mentalité juvénile se prolonge
également dans la deuxième caractéristique de cette mentalité. Celle-ci est le départ
en voyage que l’on saisit en tant que résultat de la mondialisation. Salie y décrit une
nouvelle forme d’identité qui est adaptée aux jeunes Africains : les «Malgré-nous
du voyage »200.

À partir de ce réquisitoire de Salie, l’œuvre de Diome présente une réflexion critique
sur l’Afrique noire francophone en tant qu’acteur de demain dans l’insertion dans la
mondialisation. Alors, la question qui se pose est la suivante : D’où vient ce mépris
en ce qui concerne le développement de stratégies d’insertion dans le processus
de la mondialisation ? D’abord, il est important de ne pas confondre la notion de
‘mondialisation’ avec ‘globalisation’. En effet, la globalisation est un concept anglo-
saxon qui saisit « un processus d’homogénéisation des opérations économiques,
des attitudes en matière de production et de consommation »201. La mondialisation,
un concept francophone, est selon Lucien Pambou et son étude La Mondialisation,
une chance pour l’Afrique ?202, « un processus qui repose sur la prise en compte du
village planétaire qui valorise les différences »203. Mais l’Afrique noire francophone
présente une grande faiblesse, vis-à-vis des pays développés ou émergents204. Les
facteurs sont nombreux : il faut évoquer l’instabilité politique, les guerres civiles, la
mauvaise gouvernance, l’explosion démographique et l’urbanisation anarchique.

199. Ibid., p. 217.
200. Ibid.
201. Pambou 2014, p. 12.
202. Ibid..
203. Ibid., p. 12.
204. En 2014, l’Afrique noire pesait moins de 2% dans le commerce mondial (Cf. Pambou 2014, p. 12).

198



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

L’esclavage et la colonisation ont aussi joué un rôle important ainsi que les dépen-
dances aux niveaux différents des pays de l’Afrique noire francophone par rapport
à la France205. Selon Pambou, ces pays sont considérés, le plus souvent, comme des
« consommateur passifs » ou des « sujets assistés » de la mondialisation. Cependant,
il rappelle que l’industrialisation devient aussi un impératif régional pour l’Afrique
afin de construire son propre modèle de développement. En nous référant aux
théories précédentes de Lucien Pambou, nous saisissons une homologie à la fin du
roman Le Ventre de l’Atlantique. Fatou Diome met cette pensée émancipatrice à jour,
parce que sa protagoniste Salie propose à son frère un projet viable sur l’île : l’ou-
verture d’une boutique, une sorte d’épicerie, qui lui offrirait une activité nourricière
plus rassurante que la pêche et moins périlleuse que l’émigration clandestine206.
Ainsi, Salie évite que son frère se sente aussi contraint de courir le monde et de
trouver son bonheur ailleurs. En effet, Madické montre sa bonne volonté en ouvrant
sa propre boutique. La boutique de Madické marche bien, l’économie prospère et il
a même des projets d’agrandissement207.

Maman Je reviens Bientôt

Dans les romans suivants Maman je reviens bientôt208 et Rêve d’ailleurs !, la scénogra-
phie occidentale prédomine. Ainsi, la mentalité des Africains est vue sous l’angle
de l’immigré africain, donc à partir d’une vue d’extérieur, qui nous raconte ses
expériences de la vie en Europe et en Afrique.

À travers le narrateur de Maman je reviens bientôt, l’on saisit que le narrateur, contrai-
rement à l’Homme de Barbès, le protagoniste de Le Ventre de l’Atlantique, n’a jamais
envoyé de voitures, acheter de terrains et jamais construit de maison vers ou en
Afrique209. De ce fait, nous supposons que dans la mentalité de son groupe d’ap-
partenance vivant dans son pays natal, le bien matériel n’est pas seulement un
indicateur pour la réussite de leurs immigrés, qui ont quitté leurs familles et leurs
patries pour chercher une meilleure vie ailleurs. Mais le bien matériel est d’avantage
l’indicateur pour l’espoir de la famille, restée en Afrique pour recevoir sa partie
du gâteau. Par conséquent, l’auteur met en scène un chercheur d’Europe qui est
devenu la honte de sa famille, puisqu’il n’a ni réglé ses dettes financières ni ses
dettes morales. Il explique résolument à sa mère : « Je ne rentre pas, chère maman,
pour payer ma dette vis-à-vis de mon pays, car je n’en ai aucune »210.

205. Cf. Pambou 2014, p. 13.
206. Cf. LVA 2004, p. 212.
207. Ibid., p. 251.
208. Itoua-Ndinga 2014.
209. Cf. MJRB 2014, p. 103.
210. MJRB 2014, p. 138.

199



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Ce schéma de refus, c’est-à-dire le refus de la soumission à une mentalité imposée
par l’extérieur – soit par la société de son pays, soit par la société française – se
répète continûment. Il rentre dans son pays natal parce qu’il est sûr de trouver son
bonheur individuel en Afrique. Par amour de son groupe d’appartenance, il veut
montrer d’autres issues aux jeunes Africains, souvent favorables à l’émigration211.
Finalement, Itoua-Ndinga met le thème des Afrodescendants de France en lumière.
Pendant l’emploi du narrateur en tant que préparateur de commandes, celui voit
les problèmes des jeunes personnes âgés de 18 et 21 ans qui sont pour la plupart
d’origine immigrée, des maghrébins et des afro-malgaches212. Ils sont heureux
d’un travail pénible pour éviter les études et pour s’acheter de belles voitures et de
beaux et chers vêtements. Au vu de ce qui précède, le narrateur se pose la question
suivante : «Que faisaient-ils, ces morveux, dans cette entreprise de la mort qui, sans
cesse, me rappelait les plantations de cannes à sucre ? »213.

Ici, les plantations de cannes à sucre sont une allusion au néo-colonialisme, parce
qu’ils symbolisent la traite négrière et l’esclavage sur les Antilles dont l’abolition
n’eu lieu qu’en 1848 par le décret de la Deuxième République. Particulièrement,
l’esclave de plantation est devenu la figure emblématique de l’esclavage et de la
traite transatlantique214. Par conséquent, l’auteur nomme, les noires réalités de la
France en englobant les originaires de la Caraïbe, de la Guyane, de la Réunion, et
celles d’origine subsaharienne.

Dans la suite, le narrateur critique une autre caractéristique de la mentalité son
groupe d’appartenance en Afrique en demandant tendrement à sa mère de faire
usage du doute positif, l’antonyme de la croyance aveugle. En effet, la croyance
aveugle des Subsahariens mène dans ce roman postcolonial au fait qu’ils s’accul-
turent et accordent leur confiance aux pasteurs d’églises dites charismatiques qui
exhortent leurs fidèles à croire indéfectiblement en un Jésus-le-Sauveur.

Rêve D’Ailleurs !

À partir des analyses précédentes, l’on aperçoit Rêve d’ailleurs !215 comme roman
postcolonial qui représente le plus la mentalité d’une nation entière. D’une manière
impressionnante, Nanga-Massanga fait le portrait d’une collectivité et décrit ses
rêves et besoins avant et après les indépendances.
En quête de son identité culturelle, les habitants duMawan favorisent l’imitation des

211. Cf. MJRB 2014, p. 129.
212. Ibid.
213. MJRB 2014, p. 115.
214. Cf. Cottias et al. 2010, p. 10.
215. Nganga Massanga 2012.

200



2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne

influences occidentales variées depuis plusieurs décennies pour atteindre finalement
son épanouissement économique. Le narrateur, qui n’a « jamais vu un peuple aussi
nul »216, décrit sarcastiquement les habitants duMawan comme « en mal de création
d’entreprises »217 :

Avec ça, on a rêvé de le voir ressembler en toute miniature à ce pays dans lequel
je me trouve. C’est, vraiment, donner raison à mon grand-père qui vivait dans
le village où il y avait une station fruitière, avant qu’on ne se décide à imiter les
cow-boys des westerns qu’on regarde désormais dans les ciné-clubs, première
entreprise des Mawanais en mal de création d’entreprises218.

Il dénonce en outre que lesMawanais dictaturisé continuent d’accepter aveuglement
les structures du pouvoir clanarchique. Devenu une habitude, l’impossibilité et
l’incapacité de résister aux groupes de leaders gouvernementaux forment part de
leur mentalité :

Comment pouvons-nous rêver d’une république qui ne l’est que de nom, car en
réalité elle est une clanarchie puisque gouvernée chaque fois par un clan. Mais
que veux-tu ? C’est devenu une habitude, une marque déposée ; ainsi, chaque
fois qu’une personne s’agrippe au pouvoir, elle choisit quelques membres de son
clan comme courtisans. Dans un pays où la misère s’est installée, qui résisterait
devant une telle proposition ?219

Au président, responsable pour l’idée de la ressemblance du Mawan dictaturisée en
miniature au pays du Susifus, suit donc un président qui a pour objectif d’établir une
identité culturelle propre au pays, ou bien une identité nationale. D’abord, ce dernier
change l’histoire nationale en faveur des Occidentaux : grâce au refoulement de l’his-
toire du roi nègre Ngangoango, les Mawanais préfèrent faire l’éloge de ceux qui les
ont assujettis220. Ce passage met à jour la mentalité de la collectivité mawanaise dic-
taturisée qui est influencée par une pensée néo-coloniale. Cela explique aussi que le
terme « néo-colonialisme » qui réapparaît ici, s’est répandu selon François Verschave,
pour la première fois dans le contexte de la décolonisation en Afrique. Après les
luttes de l’indépendance dans les colonies de l’Afrique noire francophone qui coïn-
cidaient avec la fin de la seconde guerre mondiale, quelques dirigeants et groupes
d’opposition nationaux ont constaté une nouvelle forme de colonialisme dont leurs
pays étaient victimes. Ils se sont plaints que les anciennes puissances coloniales,
avant tout la France, et d’autres nations industrialisées ont instauré une politique
néo-colonialiste. Ces processus allaient de pair avec l’instauration des régimes afri-
cains, par exemple par des coups d’État organisés avec l’aide de leaders politiques

216. RD 2012, p. 28.
217. Ibid., p. 27.
218. Ibid.
219. Ibid., p. 29.
220. Cf. RD 2012, p. 23.

201



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

français, qui agissaient dans l’intérêt de la nation française221. Les dénominations du
lycée ‘Karl Marx’ et du ‘Monsieur l’Indépendance’, décrits dans la deuxième partie
de notre étude222, analysent également ce trait de caractère et leur dépendance des
pays occidentaux. Ensuite, le président renforce leur conscience de la « différence
nationale »223. Ceci est non seulement le produit de l’endoctrinement du président,
mais aussi de la subdivision entre Mawan dictaturisé et dedictaturisé. Ainsi, les
habitants du Mawan dedictaturisé sont devenus des « étrangers étranges »224 et leur
‘invasion’ est supportée avec scepticisme, parce qu’eux «ne rêvent que de partir »
du Mawan dedictaturisé. Par contrecoup, le président a commencé à réguler l’immi-
gration dans la république du Mawan225. Dans ce comportement xénophobe, nous
découvrons une autre sorte de l’imitation aveugle des pays occidentaux. Ainsi, nous
constatons que l’imitation aveugle représente un autre phénomène – cette fois-ci de
nature psychique – des ambivalences post-coloniales226.

Le roman Rêve d’ailleurs ! comporte donc des ressemblances avec les romans ana-
lysés précédemment en ce qui concerne les caractéristiques de la mentalité. Ainsi,
le narrateur se soucie également de la jeunesse de l’Afrique subsaharienne enivrée
par les fantasmes, créés par le président227. Mais, il y voit aussi la possibilité d’un
bouleversement des structures sociales, politiques, économiques et écologiques228.
Cependant, en France, le narrateur de Rêve d’ailleurs ! fait des expériences qui té-
moignent de l’absence de solidarité entre les Noirs en France. Il raconte :

Une fois qu’ils ont eu la possibilité dans ce pays, ils oublient d’où ils viennent. Ils
deviennent arrogants, ils critiquent les autres étrangers et ils sont parfois plus
durs que les Sufisus eux-mêmes229.

Contrairement aux aventures du chercheur d’Europe, il subit plutôt du mépris et
racisme des personnes de son pays qui ont réussi en France230. Vu sous cette pers-
pective, Nanga-Massanga dessine non seulement un portrait sociétal, mais aussi
un portrait d’un patriote qui remet en question l’identité nationale de son pays
d’origine et la solidarité des Noirs à l’étranger. Il en ressort que le narrateur imprime
sa volonté de changement aux mentalités et appelle ses compatriotes à l’autodéter-

221. Cf. Verschave 2004,p. 9-24.
222. Voir le chapitre 2.2.4. de la deuxième partie de notre étude.
223. RD 2012, p. 29.
224. Ibid., p. 22.
225. Ibid.
226. Voir aussi le chapitre 2.2.1. de la troisième partie de notre étude. Ici, nous avons déjà analysé les

ambivalences néo-coloniales au niveau politique.
227. Cf. RD 2012, p. 28.
228. Ibid., p. 29.
229. RD 2012, p. 130.
230. Cf. RD 2012, p. 130.

202



3. Défis identitaires de la diaspora noire en France

mination, à l’établissement des droits humains au Mawan et au développement des
identités culturelles non exclusives231.

3. Défis identitaires de la diaspora noire en France

Ce chapitre étudiera les défis culturels auxquels les collectivités de la diaspora
noire en France sont confrontées de nos jours. Cette fois-ci, nous accompagnerons
les sujets postmigratoires et surtout les identités frontalières lors de leur quête
d’une identité culturelle collective aussi bien sur le continent européen qu’africain.
Nous analyserons leurs perspectives sur les faits actuels et historiques. Nous aurons
recours aux hypothèses de Léonora Miano et de Philippe Ardant qui se prononcent
d’une manière provocante sur les conditions de vie précoloniales et néocoloniales
des Noirs. Pour saisir cette forme d’identité culturelle collective, nous nous servirons
de nouveau des trois facteurs (mémoire, translatio et mentalité), forgés dans la
première partie de notre étude.

3.1. Mémoire collective et culturelle

Cola Cola Jazz

Héloïse Binneka, la jeune Afrodescendante tourmentée de Cola Cola Jazz232, vivant
dans la banlieue parisienne, entreprend un voyage en Afrique pour partir à la
recherche de son père biologique, Antoine Ganda. À travers ce voyage à TiBrava,
elle prend non seulement conscience de ses origines, mais aussi de la mémoire
collective et culturelle de la société tibravache que nous analyserons par la suite.
Grâce à la connaissance de sa prétendue demi-sœur africaine, Parisette, le texte
unifie «deux mémoires qui ne se veulent pas linéaires »233 mais qui s’entremêlent.

À TiBrava, une sévère dictature militaire au service de Yamatoké, un « ancien marmi-
ton aux armées coloniales »234s’exerce. Ici, l’on saisit que les influences historiques
de l’époque coloniale, postcoloniale et de la postindépendance semélangent : «Dans
TiBrava livré aux crapules d’un Yamatoké vieillissant, les disparations humaines
étaient monnaie courante, exercices de style pour ses sbires en mal de guerre ci-
vile »235. Mais lamémoire collective et culturelle ne semble quemaigrement présente,

231. Ibid., p. 36.
232. Alem 2002.
233. CCJ 2002, p. 90.
234. Ibid., p. 14.
235. Ibid., p. 131s.

203



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

parce que la collectivité de TiBrava fait abondamment usage des oublis. Avec cette
méthode, les TiBravois focalisent tout leur espoir sur un événement dans le futur
qui fera sortir de la torpeur douloureuse :

Un pays à reconstruire. Depuis toujours à reconstruire. La question ne se posait
même plus à ses habitants trop las. Pour eux, l’équation était autre : s’il fallait
reconstruire, ne fallait-il point d’abord détruire ? Et surtout, avec qui entreprendre
la tâche ?236

Le ‘narrateur sans qualité’ ranime dans cette citation le binarisme de «détruire »
et « construire » en y soulignant les ambivalences postcoloniales. Au vu de ce qui
précède, le père d’Héloïse assume un rôle controverse, parce qu’il tente devenir
riche par tous les moyens et en particulier, au détriment des morts de la dictature de
Yamatoké. En choisissant l’encouragement de la destruction des vies et de la culture
tibravache, démarré par le dictateur, Antoine Ganda crée une entreprise de pompes
funèbres. Suite donc à son entreprise, il tire profit de tous les morts qu’il observe
autour de lui. Parisette, une fille astucieuse, est malgré tout un soutien important du
père. Elle dit, contente : « Et depuis lors, la fortune de père n’a plus jamais cessé de
prospérer237 ». Parisette finance donc son style de vie mondaine grâce à la fortune
de son père, réalisée d’une manière immoral puisque son père soutient ainsi les
disparitions humaines au sein de la dictature de Yamatoké : «On mourait plus
qu’on ne vivait à TiBrava. À peine le temps de naître, on avait déjà un pied dans la
tombe. Le marché de la mort ne pouvait qu’être lucratif, un investissement certain. Il
suffisait de l’organiser »238. L’auteur Kangni Alem nous décrit donc l’évolution de la
mort dont la symbolisation est d’une grande importance pour la mémoire collective
et culturelle de la société tibravache. Ainsi, la mort était à l’époque coloniale pendant
la traite négrière, un symbole de la trahison de quelques commerçants subsaha-
riens239 de leurs ‘frères’240, de l’ingérence européenne et du premier commerce
entre l’Afrique et l’Occident. En revanche, à l’époque post-coloniale, ce symbole met
en relief les perpétuelles conditions de vie inhumaines et la rapacité des leaders d’un
pays africain qui veulent participer à la mondialisation et profiter des avantages
économiques à l’échelle internationale.

236. Ibid., p. 201.
237. Ibid., p. 135.
238. Ibid., p. 72.
239. Ici, il faut noter qu’il ne s’agit pas des Africains, mais d’Africains, parce que seulement quelques-uns

ont eu le pouvoir de participer aux traites négrières. Dans Habiter la frontière, Miano compare la
participation subsaharienne aux traites à celle des monarques de l’Occident chrétien qui ont pris la
décision d’engager leur pays dans le trafic atlantique (Cf. Miano 2012., p. 125).

240. Dans ce contexte, il faut relativiser l’usage du terme « frère », puisque pour les Subsahariens, les
ressortissants d’une collectivité voisine n’étaient pas de frères à cause de la même couleur de peau. À
cette époque-là, les Subsahariens se définissaient plutôt selon leur territoire, leurs traditions, leur
spiritualité et selon d’autres éléments spécifiques à leurs groupes. De leur part, il n’existait donc pas
une vision globale du continent, ni une appartenance à un ensemble grand (Cf. Miano 2012., p. 126).

204



3. Défis identitaires de la diaspora noire en France

Ces âmes Chagrines

Dans Ces âmes chagrines241 de Léonora Miano, l’on continue l’étude des influences
historiques sur le présent. L’écrivainemet en scène la mémoire collective et culturelle
à travers l’histoire familiale du héros, Antoine Kingué. Le nom Kingué, un nom
côtier, remonte au grand-père d’Antoine, un adhérent de la rébellion anticoloniale.
Dans la zone Grasslands, il a lutté, avec ses compagnons, pour un Mboasu libre.
Par contre Modi, la grand-mère d’Antoine, est originaire d’un clan autour du King
Buma. Le roi appartenait à l’un des plus anciens clans du pays côtier242. Mais au
fur et à mesure, les côtiers avaient été séduits par les cultures nordistes bien qu’ils
refusèrent la domination : « Ils aimaient l’élégance, le style, abhorraient tout autre
autorité que la leur243 ».

À travers l’histoire de Modi, l’on découvre les structures de la société ancestrale
qui venait d’être détruite par les Nordistes et par la collaboration de Continentaux
au trafic négrier. Par exemple, l’alcool servit comme une des «denrées favorites
des négriers continentaux, qui troquaient tranquillement des hommes contre bou-
teilles »244.

La mémoire collective de la société au Mboasu est donc forgée par la trahison, com-
mise par des Continentaux à leurs ‘frères’245 pendant le commerce triangulaire246
et par la résistance anticoloniale. À cette époque-là, le père de Modi, le Révérend
Masoma, fut missionné par les hommes noirs venus des Indes occidentales, les des-
cendants de déportés subsahariens247. Il contribua ainsi à cette trahison, puisqu’il
eut l’objectif d’évangéliser les collectivités du Continent. Cependant, Modi suivit
Antoine Kingué, joignit la rébellion anticoloniale et rompit avec sa propre famille.

La trahison, responsable pour une partition de la société au Mboasu, continue
d’être visible même dans l’enfance d’Antoine. Le passé tragique de collectivité
du Mboasu se reflète en particulier dans son lycée qui est tenu par les Jésuites.
Ceux-ci sont décrits comme les « vieux prêtres nordistes »248 qui étaient à l’époque
coloniale les espions à la solde du colonisateur. L’influence de la trahison sera
analysée plus profondément dans les chapitres suivants. Cependant, l’esprit des

241. Miano 2011.
242. Cf. CAC 2011, p. 85.
243. CAC 2011, p. 85.
244. CAC 2011, p. 93.
245. La relativisation du terme « frère » dans ce contexte fut déjà mentionné au sein de l’analyse de Cola

Cola Jazz dans le chapitre 3.3.1. de la troisième partie de notre étude.
246. Cf. CAC 2011, p. 91. D’ailleurs, la fraternité de couleur s’est seulement établie dans la cale du navire

négrier, c’est-à-dire au sein du lieu où les individus arrachés de leurs terres natales différentes, se
rencontrent à leur même sort.

247. Cf. CAC 2011, p. 84.
248. CAC 2011, p. 41.

205



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

rebelles anticolonialistes est conservé par Modi qui fait souvent des plats non côtiers
rappelant son groupe d’appartenance à la quête de la liberté de Mboasu, elle.

Place des fêtes

Dans notre étude, Sami Tchak nous présente dans Place des fêtes249, le premier
narrateur franco-africain qui compare ses propres impressions de l’Afrique, recueillis
pendant un séjour, avec la mémoire collective et culturelle de la diaspora africaine,
nourrie des souvenirs de ses parents et compatriotes africains : « Là-bas, chez mes
parents, je suis allé. Là-bas, j’ai vu par mes yeux et entendu par mes oreilles. Là-bas,
les États, ça meurt et ça se décompose comme n’importe quel cadavre humain »250.
Dans une conversation avec son père, il expose son point de vue sur la mémoire
collective et culturelle :

Nous sommes peut-être liés par le sang – ce n’est même pas sûr ! Mais nous
n’avons sans doute pas la même histoire, papa. Papa, tu devras te résigner un
jour à repartir chez toi tout seul comme tu étais venu. Arrivé nu, reparti nu pour
mourir ou déjà mort. Nous ne sommes pas les enfants qu’il te faut, désolé !251

Mais son père intervient et lui répond : « Les gens se débrouillent là-bas. Ils vivent
heureux et ont beaucoup d’enfants, avec des punaises et des poux en prime ! »252 .
Ici, l’écart entre la mémoire de son fils, grandi en France, et de sa propre mémoire
nostalgique se révèle. Le narrateur parle pour les Afrodescendants en tant qu’enfants
de Marianne’ qui semblent avoir tendance à se distancier de l’histoire de leurs
parents. Il montre même peu de compassion par rapport aux rêves et au statut de
l’immigré :

Venir travailler en France et n’avoir rien à ramener chez soi que son propre cadavre,
c’est très fort ça, c’est même trop. Je ne sais pas si vous aussi vous avez de votre
côté quelqu’un qui quitte son pays, armé de ses rêves de retour glorieux, mais
qui finit par moisir en exile comme une tomate oubliée et qui, un jour, constate
qu’il ne lui reste plus rien à part le rêve de mourir ou d’être enterré dans son trou
natal253.

De plusieurs manières, le narrateur nous dévoile son manque de respect contre tout
ce qui se rapporte à ses origines africaines et surtout à ses parents. Tchak met en
scène un protagoniste qui se moque de la langue maternelle de ses parents qu’il
appelle un « charabia idiot »254 ainsi que de leur pays natal qui reste pour lui « sans

249. Tchak 2000.
250. PDF 2000, p. 19.
251. Ibid., p. 18.
252. Ibid.
253. PDF 2000, p. 14.
254. Ibid., p. 17.

206



3. Défis identitaires de la diaspora noire en France

nom»255. Il souligne l’ambivalence des perspectives entre fils et parents en utilisant
des notions d’une part comme « là-bas »256 et « trou natal »257 et d’autre part comme
« l’éden »258 et « paradis natal ».

Ces différents passages mettent à jour son refus des habitudes de ses parents, déjà
analysé dans la partie précédente de notre étude. C’est en vertu de cette réprobation
de ses parents qu’il appelle son père ironiquement « l’ambassadeur »259 comme
s’il était le représentant personnel du chef d’État français dans son pays natal.
Cependant, il révèle d’un ton sarcastique : « Le pauvre se prenait pour quelqu’un,
alors qu’il n’était plus rien du tout ! »260. Tchak précise ainsi que, pour le narrateur,
ses parents ne sont plus que des « immigrés sans horizons, errants, précaires, cadrés
par le bas »261 dont l’immigration était un « saut dans l’abîme »262. Le narrateur
caractérise leurs mémoires, contes et rêves comme «paroles sans fondement ». En
plus, il déprécie leur mémoire culturelle et collective comme un «Musée de rêves
déchiquetés, musée des douleurs silencieuses »263. Il conclue que les Africains sur
le continent mènent une vie de chien :

C’est une vie de chien qu’ils mènent, une vie que le destin tient en laisse avec une
chaîne d’acier, une vie qui aboie et qui laisse des crottes partout, une vie enragée,
une vie aux dents jaunes, une vie qui bouffe du caca, mange les os, mange de la
charogne comme les vautours, une vie-chien, voilà264.

Finalement, l’on saisit la vie de ses parents comme impasse, en supposant qu’ils
vivent en réalité leur agonie265. Dans Place des fêtes, l’oubli est révélateur d’un besoin
profond de couper ses liens soit aux racines africaines, tout comme dans le roman
postmigratoire Ces âmes chagrines, soit de surmonter le passé comme dans le roman
postcolonial L’intérieur de la Nuit. Dans ce contexte, la question qui se pose est de
s’avoir si le discours sur l’oubli au sein de l’œuvre de Sami Tchak, reflète à la fois le
besoin de commencer un nouveau futur ?

255. Ibid.
256. Ibid.
257. Ibid., p. 14.
258. Ibid., p. 17.
259. Ibid.
260. Ibid., p. 15.
261. Ibid., p. 31.
262. Ibid., p. 16.
263. Ibid.
264. Ibid., p. 19.
265. PDF 2000, p. 16.

207



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Le Roman de Pauline

À l’intérieur du Roman de Pauline266, la mémoire collective et culturelle, liée à la
culture africaine, ne joue qu’un rôle secondaire dans l’œuvre de Calixthe Beyala.
À cause de l’absence du père de Pauline, un malien qui est venu en France pour
ses études en droit, le lien familial à la culture africaine, examiné dans les romans
précédents, est rompue267. Dans notre étude, Pauline est ainsi la seule protagoniste
qui n’a jamais voyagé en Afrique.

Mais contre toute attente, Pauline, grandie dans la banlieue et dans la diaspora
africaine a parfaitement développé un sentiment d’être une Noire de France, comme
beaucoup de ses camarades d’école. Dans la classe de Mademoiselle Mathilde, les
Afropéens font par exemple preuve de leur conscience d’être des Noirs de/en France
en s’opposant à l’utilisation du mot « nègre »268 :

Ils ne sourient pas, ils rient aux éclats, comme si ce rire était un pic à glace
qui ferait surgir d’en dessous de leur peau les miasmes des colères refoulées,
des frustrations vécues, des avilissements orchestrés dont leurs parents leur ont
transmis la mémoire269.

Le rire met ainsi en exergue leur expression non seulement d’écœurement contre
la notion péjorative ‘nègre’, mais aussi de la douleur ‘héritée’. La mise en scène
de la conversation entre les élèves multiculturels et Mademoiselle Mathilde nous
représente un discours emblématique de la confrontation entre lamémoire collective,
transmise par leurs parents d’origines africains et la mémoire culturelle, transmise
par le programme scolaire. La réaction évasive de Mademoiselle Mathilde, nous
évoque d’un côté, que l’enseignement des œuvres, qui contiennent le patrimoine
culturel des Subsahariens ou des Antillais, par exemple les œuvres des poètes et
philosophes de la Négritude, est laissé à la volonté des professeurs. De l’autre côté,
l’on saisit que l’histoire de la présence noire ne doit pas être traitée dans le cours de
Mademoiselle Mathilde, peut-être parce qu’elle évite la prise en compte de ce sujet
avec ses élèves270.

Ce passage suscite une réflexion profonde sur le programme scolaire qui n’envisage
pas d’impliquer les communautés ethniques, ceux-ci qui forment aussi la France
d’aujourd’hui, dans un débat sur les Noirs en France. Selon Miano, certes, l’en-
seignement de la période esclavagiste pour les collégiens est bien prévu, mais ils
apprennent que cette pratique a existé en tout temps et sous toutes les latitudes.

266. Beyala 2009.
267. Cf. RDP 2009, p. 9s.
268. RDP 2009, p. 85.
269. Ibid., p. 85.
270. Cf. RDP 2009, p. 86.

208



3. Défis identitaires de la diaspora noire en France

Elle dénonce d’une manière provocante l’intention de minorer la dimension raciale
qui fait la particularité de la Traite transatlantique et qui fut réglementé dans le Code
Noir (1685)271. Miano a l’impression que la nation française s’occupe de soigner la
culpabilité française face à ce crime, que d’avancer l’intérêt de restituer la vérité
historique. Pour elle, la culpabilité n’est pas une manière d’avancer les relations
avec l’autre, mais c’est plutôt une autre expression que le regard de la France reste
fixé sur son propre nombril272.

3.2. Translatio

Cola Cola Jazz

Dans le chapitre 3.3.1 de la troisième partie de notre étude, nous avons montré que
le colonialisme continue d’être un vestige ingrat dans la société de TiBrava dans
Cola Cola Jazz273 de Kangni Alem.

Ici, le protagoniste GustavNachtigal, décrit comme «un rasta albino, sans âge et sans
chaussures »274 nous sert d’exemple. Le prétendu ancien explorateur sur un vaisseau
de la Bismarck & Co. qui fit naufrage au large de TiBrava en 1884, travaille comme
distributeur de tracts avec une boutique ambulante275. Son rôle semble correspondre
à celui de la protagoniste folle, Epupa dans L’intérieur de la nuit, puisqu’il veut vendre
son protectorat inventé pour TiBrava et ses villes intérieures aux passants276. Il crie
dans un langage embrouillé :

Protectorat, Protectorat. One thousand le traité bilingue, éwé d’église, allemand
gothique. Revu et corrigé par Herr Doctor Professor Westermann. Protectorat
cadeau. One thousand. Global Price. Le meilleur prix du marché277.

Néanmoins, les passants l’ignorent et la police l’arrête chaque semaine pour le
ramener à l’asile. Ce qui précède révèle que le protectorat comme ancien régime
politique et comme symbole de la sujétion coloniale n’est plus présent dans la
mémoire collective. Avec la mention du chancelier allemand Otto von Bismarck,
Kangni fait allusion à la conférence de Berlin en 1884 qui régla le partage de l’Afrique

271. Ce décret fut ordonné par Louis XIV. et représentait un recueil de règlements avec lequel il a légalisé
aux colonies l’esclavage en le fondant sur la couleur de peau. Dans Habiter la frontière (Miano 2012),
Miano parle dans ce contexte même d’une déshumanisation des êtres, en particulier des Noirs (Cf.
Miano 2012, p. 133).

272. Miano 2012, p. 133
273. Alem 2002.
274. CCJ 2002, p. 34.
275. CCJ 2002, p. 34.
276. Ibid., p. 34.
277. CCJ 2002, p. 34.

209



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

entre les différentes puissances européennes. Par conséquent, Gustav Nachtigal est
donc un allemand sans abri, qui pense être un explorateur en vue des mouvements
impérialistes de l’Occident en quête de colonies. Bien qu’il ne se montre pas à travers
un discours direct, le lecteur entrevoit que Gustav Nachtigal parle d’une voix haute
pour distribuer ses tracts. Il fait donc usage de la parrêsia en offrant son protectorat
à n’importe qui, qui le veut l’avoir.

Dans l’œuvre d’Alem, l’acte de la vente de TiBrava et le manque de réactions des
passants renforcent la mise en évidence du besoin de l’oubli au sein d’une société
africaine. Par conséquent, les passants, en quête de succès,montrent leur indifférence
non seulement vis-à-vis de personnes démunies, mais aussi vis-à-vis du destin de
l’Afrique.

Cette scène est révélatrice de la structure complexe et ambivalente d’une société
africaine postcoloniale. À y voir de près, l’aspect économique devient également le
point de mire en liant le passé colonial avec le présent. Ainsi s’explique que l’aspect
économique est à la base de la relation brisée entre Antoine Ganda est son frère
handicapé, dénommé « l’oncle Baba ». Concernant la mort soudaine de l’oncle Baba,
le narrateur écrit :

Les rumeurs allaient bon train, même si l’enquête n’a jamais rien prouvé, sur l’im-
plication probable de notre père dans ce qui ressemblait à un acte de sorcellerie
doublé d’un trafic d’organes278.

Lamort et lemeurtre ne sont donc pas seulement des symboles qui lient le passé avec
le présent279, mais qui reflètent un côté de la société où domine le trafic d’organes,
la corruption et le détournement de l’argent.

Ces âmes chagrines

Dans Ces âmes chagrines280, Miano forme, à travers Maxime, le pendant de son
demi-frère Antoine. Leur relation fraternelle est comparable à celle d’Héloïse et
de Parisette dans Cola Cola Jazz, les deux moitiés bicolores de noix de cola qui
sont complémentaire. Antoine et Maxime ont besoin l’un de l’autre sans le savoir.
La relation entre Antoine et Maxime est racontée comme une sorte de parabole
par rapport à la trahison, le vol et l’exploitation commis sur le continent africain
pendant la traite négrière et le commerce triangulaire. Mais au-delà, elle nous
rappelle les forces anticoloniales qui s’engageaient dans la lutte contre le trafic
négrier et l’ingérence occidentale.

278. Ibid., p. 135.
279. Voir le chapitre 3.3.1. de la troisième partie de notre étude.
280. Miano 2011.

210



3. Défis identitaires de la diaspora noire en France

Au début, l’Afrodescendant Antoine, exploite son propre frère, venu à Paris pour
faire son diplôme, en le traitant comme un de ses subalternes qui lui assurent son
train de vie confortable281. Par conséquent, Antoine réduit Maxime et les autres im-
migrants africains illégaux en esclavage : D’un côté, Antoine se sent puissant, parce
qu’il est, malgré ses origines africain, un citoyen de la nation française et possède
une carte d’identité française. D’ailleurs, ici, l’image de leur complémentarité est
renforcée parce qu’Antoine lui laisse travailler et vivre sous son identité282. De l’autre
côté, il est jaloux de Maxime, le « portrait craché de leur grand-mère »283, à cause de
l’amour que Maxime a reçu de leur grand-mère, Modi. Antoine constate avec amer-
tume : « Les Nordistes se laissaient tellement aveugler par la culpabilité coloniale
que le bon sens le plus élémentaire leur faisait défaut284 ». Ce passage souligne la
critique d’Antoine vis-à-vis de la culpabilité coloniale des Européens. Ceci renforce
notre perception qu’il concorde en principe avec les règlements coloniaux. En nous
référant de nouveau à la parabole de la trahison, nous découvrons que la trahison
entre les frères subsahariens se répète dans ce roman postmigratoire. Antoine ne
veut pas seulement profiter de l’argent de Maxime, mais il veut surtout que Maxime
vive l’inquiétude du lendemain, un sentiment qui lui fait peur. Miano met ainsi un
personnage en lumière qui est en vérité faible et fragile et toujours en quête d’une
autre personne qui lui donne la sécurité et qui lui enlève la peur de l’incertitude et
de l’Autre.

Mais contrairement aux attentes d’Antoine, Maxime ne semble pas craindre le
lendemain, parce qu’il s’est accommodé de sa situation285. Il ne fait pas partie des
immigrants sans-papiers qui sont venus à l’Hexagone rêvant d’un paradis terrestre.
Il s’est préparé et il a cherché la vérité en s’informant et en lisant des livres. En fin de
compte, il dit qu’il connût les humains et ne croit pas au paradis286. Mais Maxime
explique sa fonction de protecteur en disant que « […] le plus fort devait soutenir
ceux qui l’étaient moins, leur pardonner les faiblesses qu’ils ne pouvaient combattre,
dépasser. Elles faisaient partie de leur identité287 ». Maxime prononce la vérité sur
leur relation fraternelle, parce qu’ils ont besoin l’un de l’autre pour franchir les
frontières de leur identité culturelle. Finalement, c’est Maxime et sa générosité qui
ouvre le cœur et les yeux d’Antoine afin d’accepter ses origines africaines et son être
frontalier. Maxime est donc le dépositaire des liens familiaux et fait office ainsi d’un
lien entre le passé et le présent.

281. Cf. CAC 2011, p. 22.
282. Ibid., p. 58.
283. CAC 2011, p. 59.
284. Ibid., p. 67.
285. Cf. CAC 2011, p. 58.
286. CAC 2011, p. 50.
287. CAC 2011, p. 207.

211



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Dans cette perspective, Maxime tente aussi de chercher la vérité en ce qui concerne
la solidarité subsaharienne dans l’Hexagone. Avec compassion, il décrit la situation
des sans-papiers, des « silhouettes sombres »288 qui sont « sans nom, sans existence
officielle, sans espoir de faire fortune, sans possibilité de revoir leurs proches »289.
Dans ce contexte, il critique la ‘vanité hexagonale‘, c’est-à-dire les associations
hexagonales prétendant lutter à leurs côtés. Maxime dévoile que ces associations
n’ont que l’objectif prescrit des cadres hexagonaux de préserver l’image d’une terre
d’accueil et d’un mouvement de fraternité290.

Mais malgré tout, il n’approuve pas non plus les manifestations de sans-papiers qui
luttent contre un embarquement de force dans leurs pays natals, qui ne sont pas
des territoires dominées par un régime autocratique ou frappées par la guerre et la
famine :

Leur attitude ne faisait que conforter le monde entier dans l’idée que le Conti-
nent était une vaste benne à ordures, un immense dépotoir, un lieu crée pour la
consomption des âmes damnées, le tombeau de l’humanité291.

Il résume sereinement les réalités en Afrique de la manière suivante : «C’était cela,
la vie sur le Continent : pas clinquante, mais pas humiliante non plus292 ».

Place des fêtes

Dans Place des fêtes293, le récit à la première personne renforce l’expression de la
parrêsia. Cette impression est soulignée par l’usage du langage des jeunes et par
l’intention du narrateur de parler « franc de France que le ministre de l’Intérieur
quand il faut dire la vérité sur les immigrés en sauvageons »294. À partir de la
perspective d’un Afrodescendant, le roman nous sert donc d’un aperçu surtout de
la politique d’immigration en France et la politique françafricaine.

Tout comme les narrateurs des romans postcoloniaux Maman je reviens bientôt et
Rêve d’ailleurs !, il dénonce, les intellectuels africains et se moque de leurs diplômes
et de leur niveau culturel. Pour l’Afrodescendant, ce ne sont que des personnes qui
sont venus en France pour « bricoler des études »295 et repartir dans leur pays natal
afin de devenir des ministres, des directeurs généraux ou des secrétaires d’État en

288. Ibid., p. 51.
289. CAC 2011, p. 51
290. Cf. CAC 2011, p. 51.
291. CAC 2011, p. 52.
292. Ibid.
293. Tchak 2000.
294. PDF 2000, p. 34.
295. Ibid., p. 30.

212



3. Défis identitaires de la diaspora noire en France

recueillant des villas, de l’argent, des maîtresses et des honneurs. En les appelant
sarcastiquement des « lumières ténébreuses »296, l’Afrodescendant les oppose aux
Lumières, mouvement intellectuel, culturel, philosophique et littéraire de la seconde
moitié du XVIIe siècle en France :

De ministres, ils deviennent vigiles et ramasseurs de crottes. Quand le poison
de leurs désillusions et de leurs frustrations leur monte à la cervelle, alors, ils
disent que la France est méchante envers eux. […] Ce que les gens-là ne veulent
pas dire, alors qu’ils le savent, c’est que leur problème, ce n’est pas la France, c’est
l’impasse de chez eux, c’est que, chez eux, il n’y a plus que l’agonie297.

Dès lors, en décrivant ce cercle vicieux, le narrateur défend la France et assigne la
faute au système social et politique africain dont les ‘intellectuels africains’ sont un
produit. D’une manière similaire, il procède avec la politique françafricaine : Selon
l’avis du narrateur, le FMI et la Banque mondiale ont bloqué le chemin dans les pays
africains, parce qu’ils n’acceptent plus « qu’il y ait la merde dans les économies » et
que « les petits pays fassent n’importe quoi en faisant de n’importe quel diplômé
un homme politique à fric et à slogans »298. Contrairement au narrateur de Rêve
d’ailleurs !, le narrateur de Place des fêtes refuse ainsi le reproche que la relation entre
la France et ses anciennes colonies en Afrique subsaharienne soit néo-coloniale.

Dans Le néo-colonialisme : thème, mythe et réalité299, Philippe Ardent tente de s’ap-
procher à cette thématique, qui a été discutée d’une manière controverse surtout à
partir des années 1960 en incluant dans son œuvre des mythes et des réalités. Selon
lui, le colonialisme a été historiquement remplacé ou plutôt complémenté par ceux
qui soutiennent le néocolonialisme300. Il souligne que l’Afrique post-coloniale paie
chaque année301 au Fond monétaire international (FMI) et à la Banque mondiale
(BM) « cinq fois plus qu’elle n’en reçoit sous forme d’aide au développement sous
forme de prêts, privant souvent, de ce fait, les habitants de ces pays des nécessités
de base »302. Ardent continue à démontrer qu’il s’agit probablement d’une sorte de
dépendance financière, renforcée par le FMI et la BM pour garder les pays africains
dans cette relation franco-africaine nuisible. Il suppose que l’objectif est l’imposition,
à savoir l’acte de les obliger à subir les plans d’ajustements structurels. Ceux-ci
promeuvent en majeure partie les programmes de privatisation l’aggravation des
domaines concernant la santé, l’éducation et l’infrastructure303. Tchak nous impose

296. Ibid., p. 32.
297. Ibid., p. 31.
298. Ibid.
299. Ardent 1965.
300. Ibid., p. 637.
301. (plus exactement, en paiement des intérêts sur prêts)
302. Ibid., pp. 637ss.
303. Cf. Ardent 1965, p. 640.

213



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

donc le contraire, c’est-à-dire un narrateur qui perçoit cette relation plutôt en tant
que système de corruption et de chantage des élites politiques françaises par les
classes dirigeantes africaines.

Le Roman de Pauline

Une remise en question des conditions de vie dans la banlieue à Pantin se prolonge
dans Le Roman de Pauline304 par les voisins de Pauline. Grâce à leurs expériences
nombreuses, ceux-ci cherchent à donner des conseils à Pauline pour qu’elle puisse
améliorer ses conditions de vie.

D’abord, il y a le docteur Benssoussian, un voisin de Pauline, qui est l’exemple d’une
vie ratée305. Il a une femme bougonne et un fils qui a déjà quitté l’appartement306.
Comme docteur, il est engagé et il travaille dur, mais en réalité, il veut devenir un
acteur et jouer dans les grandes productions hollywoodiennes : « Il n’arrivait pas
à s’adapter à l’esprit français si petit dans ses aspirations, si terre à terre dans son
quotidien »307 . Effectivement, il parvient à abandonner ‘l’esprit français’ qui limite
sa quête identitaire. En se séparant de sa femme, qui a annihilé ses ambitions et
anesthésié ses projets, il veut déménager et commencer une nouvelle vie. Mais
finalement, il arrive à la conclusion que l’habitude est plus forte que l’amour308.
Dans ce contexte, il encourage Pauline en disant : « Essaye de ne pas te laisser aller
à la fatalité »309. Il lui conseille d’aller à l’école pour devenir une femme respectable.

L’autre personnage qui donne des conseils à Pauline est la concierge de son im-
meuble. Elle a une fille qui est morte d’une overdose à dix-huit ans. Pour préserver
Pauline d’une déception, elle lui explique le sens du ‘vrai courage’ :

Le vrai courage […], c’est de mener un combat jusqu’au bout, même quand on
sait qu’on va le perdre. Toi, par exemple, tu sais tu vas replonger dans cette vie
de merde, pourtant tu fais tout pour te convaincre que tu as changé. Je te trouve
très très courageuse310.

En fin de compte, la concierge lui apprend que la vie peut être magique et prendre
des tournures imprévisibles en lui conseillant : « Il faut se sauver soi-même au lieu
de tenter de sauver le monde. Tu iras loin, ma Pauline »311. Ce conseil reflète le

304. Beyala 2009.
305. Cf. RDP 2009, pp. 144ss.
306. Ibid., p. 43.
307. RDP 2009, p. 145.
308. Cf. RDP 2009, p. 145.
309. Ibid., p. 43.
310. RDP 2009, p. 152.
311. Ibid., p. 154.

214



3. Défis identitaires de la diaspora noire en France

déchirement intérieur des Afrodescendants qui sont en train d’apprendre comment
il faut manier les préjugés, le manque des point de repères et leur quête identitaire.

3.3. Mentalité

Cola Cola Jazz

À travers le voyage et la quête identitaire d’Héloïse, l’on découvre dans l’œuvre de
Kangni Alem312 aussi bien la mentalité des Parisiens ainsi que celle des TiBravaches.

La jeune femme métisse élevée «dans un Paris où tout le monde fait cocu tout
le monde et où plus personne n’aspire aux sentiments romantiques »313. Depuis
son enfance, elle fut désillusionnée en ce qui concerne le domaine de l’amour.
Cette désillusion est due à une mère jalouse, avec des tendances suicidaires et à
un père absent. Dans la citation, la mentalité des habitants de la capitale, décrite
comme froide et superficielle semble avoir un effet négatif sur Héloïse. Il en résulte
qu’Héloïse souffre d’un manque de repères qui se manifeste par une quête d’amour
et d’identité.

Au début de son voyage, ce manque de repères est symbolisé par son domicile :
Comme étudiante, elle habite dans un studio à la cité universitaire qui représente la
vie hétérogène et cosmopolite de jeunes intellectuels au niveau mondial314. Mais
elle ne s’y sent pas à l’aise, parce qu’elle est seule et elle part à la recherche de
l’amour. Celle-ci est représentée par les amants changeants et par son complexe
d’Œdipe : « Le dernier avec qui j’avais couché, un quinquagénaire conseiller en
propriété industrielle […] »315.

La quête de racines est mise en relief par sa focalisation et son observation de la
mentalité des Noirs à Paris : « Les Blacks ont toujours plusieurs identités en réserve,
ils naissent et meurent plusieurs fois par mois, semaines et petites semaines, surtout
dans les trains de banlieue »316. L’utilisation de la notion ‘Black’ sert de délimitation
identitaire d’autres ethnicités comme ‘Blancs’ et ‘Beurs’317 et révèle que l’ascendance
continue à jouer un rôle prépondérant dans la vie quotidienne des Afrodescendants.

312. Alem 2002.
313. CCJ 2002, p. 12.
314. Cf. CCJ 2002, p. 18.
315. CCJ 2002, p. 16.
316. Ibid., p. 13.
317. Dans la deuxième partie, nous avons déjà évoqué la situation des «Beurs » à Paris. Ce néologisme

qui désigne les descendants des émigrés d’Afrique du nord, installés ou nés en France, reflète non
seulement la distinction du terme «Noir », mais encore la division géographique du continent africain
par les institutions coloniales (Cf. Zekri 2016, p. 27).

215



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

De plus, elle aborde l’obsession française concernant la conformité aux règles de
l’hygiène, du repos nocturne et de l’occupation légale de la voie publique qui
s’affronte régulièrement aux odeurs et aux mentalités de ses citadins, venus de
partout318. Ces scènes sont donc révélatrices d’une mentalité française qui prône la
liberté, l’égalité et la fraternité et qui se dit aveugle à la couleur de peau mais qui
veut avant tout qu’on se conforme à ses principes.

Arrivée à TiBrava, elle fait connaissance à une société diverse et ambiguë, qui s’étend
de tendances clanarchiques jusqu’aux tendances cosmopolitiques sans exclure l’une
de l’autre. La diversité est surtout représentée par les quartiers différents qu’Hé-
loïse découvre pendant sa visite guidée de la ville. Les habitants, vivants dans les
quartiers correspondants, semblent appartenir aux classes sociales qui sont divisées
en prolétariat et en bourgeoisie.

Par exemple, le quartier de la Marina est décrit comme un endroit pour les touristes
et les prostitués, doté de restaurants chinois comme Le Mandarin, d’hôtels comme
Pax Tropicana et Palm Beach et d’un supermarché comme Choitram. Ces magasins
ne nous offrent pas seulement un aperçu de la vie quotidienne à TiBrava, mais ils
reflètent encore des influences interculturelles319.

L’autre quartier, Soweto Beach est représenté comme un bidonville ou tout semble
possible. Ici, les sons lointains se mélangent avec un tam-tam. Il y a des odeurs de
sacs en plastique en décomposition, des ruines et L’Opéra, un cinéma à trois quarts
délabré320. La jeunesse, qui vit « à cent à l’heure »321 avec des alcools frelatés et la
musique «mondiale »322, comme le « zouk »323, la «madiaba »324 et le « smurf »325

se trouve entre eux et profite de deux côtés.

Bien que TiBrava soit dénommé « l’or de l’humanité »326, il y a une zone ou même
les limiers des Anti-Gangs n’osent plus s’aventurer. La « zone noire »327 est donc
occupée par le dictateur, s’accrochant « à son trône de toutes ses griffes usées »328 et
par ses sujets qui consolident son pouvoir :

318. Cf. CCJ 2002, p. 33.
319. Cf. Ibid., p. 35.
320. Ibid., p. 36.
321. CCJ 2002, p. 36.
322. Ibid., p. 36.
323. Ibid.
324. Ibid.
325. Ibid.
326. Ibid., p. 44.
327. Ibid., p. 70.
328. Ibid., p. 37.

216



3. Défis identitaires de la diaspora noire en France

On disait l’homme à demi-aveugle, malade des couilles et du cervelet, mais têtu,
Dracula d’opérette au sillage parsemé de cadavres d’opposants, falsificateur et
voleur d’urnes, définitivement décidé, s’il le fallait, à quémander le suffrage des
bêtes sauvages, au cas où les hommes et femmes de TiBrava, ingrats, trois fois
ingrats, viendraient à le lâcher329.

La résistance de TiBrava, les « intellos ti-bravaches »330, s’organisent autour du pro-
tagoniste Maître Harry O, « frais émoulu d’une obscure université américaine »331.
Rentré au pays de ses ancêtres avec l’espoir de créer un parti alternatif et de provo-
quer un débat sur la nécessité d’une démocratisation de la vie politique locale, on
lui a retiré sa licence d’avocat332. Dès lors, encouragé d’un cercle intime, il critique
le pouvoir de Yamatoké. Ce sont surtout des nouveaux riches ayant promu le luxe
au nombre des armes de la résistance, des commis-voyageurs en possession de
trois téléphones qui se trouvent en compagnie de geishas rigides dans les boubous
multicolores333 :

Esbroufe, érudition à trois sous. Ça compense, ça compense. Les années d’études
inabouties sur les bancs de la fac, à bouffer, entre les pauses, des sandwiches aux
sardines périmés, les siestes à midi dans la chaleur des amphithéâtres transformés
en dortoirs, où le chahut et les pets et les odeurs des aisselles vous laissent dans
la gorge un arrière-goût d’inconséquence. Tout cela forme la jeunesse, mais peut
aussi la rendre légère, détraquée avec une infinie vacuité définitivement chevillée
à l’âme334.

L’auteur Alem dessine donc une image de la jeune intelligentsia ti-bravache qui
reflète en vérité la mentalité du dictateur Yamatoké. Par conséquent, l’œuvre d’Alem
révèle une mentalité qui est en majeure partie conforme à la dictature de Yamatoké.
Probablement, c’est aussi la raison du succès d’Antoine Ganda. Cependant, les ‘vrais
rebelles’ qui montrent leur résistance à travers des affiches, portant des exergues
comme «YAMATOKÉ DÉMON DE LA TERRE»335 restent invisibles et inouïs.

Ces âmes chagrines

Miano présente dans Ces âmes chagrines336 la mentalité des côtiers qu’elle met en
lumière sous deux aspects. D’une part, les Subsahariens duMboasu sont doués d’un

329. Ibid., p. 37.
330. Ibid., p. 150.
331. Ibid., p. 143.
332. Cf. CCJ 2002, p. 143.
333. Ibid., p. 149.
334. CCJ 2002, p. 149s.
335. Cf. CCJ 2002, p. 36.
336. Miano 2011.

217



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

« incontestable sens artistique »337. Le narrateur énumère par exemple la cuisine
des côtiers du Mboasu à laquelle rien n’égale338, le Marché floral de Sombé et le
Centre artisanal avec des souvenirs et des objets typiques339. Les femmes côtières qui
considèrent la lenteur comme une forme de noblesse340, se distinguent en portant
des couleurs les plus risqués : « Si les Nordistes ont créé le vêtement, nous avons
inventé l’habillement »341.

Pour caractériser l’autre part de la mentalité des côtiers, Miano choisit des tournures
comme « réfractaires à l’effort »342, « amoureux du paraître »343 et « une espèce
envieuse jusqu’à la cruauté »344. La solidarité subsaharienne au sens propre du
terme n’existe donc plus :

Dans les zones urbaines du Continent, la vie était devenue carnassière, c’était
chacun pour soi, comme partout ailleurs. Les pauvres hères qui fouillaient dans
les poubelles, à la recherche de leur pitance, n’avaient jamais entendu parler de
la solidarité subsaharienne, une légende de plus345.

Un trait typique de la mentalité de la collectivité de Mboasu est le désir « d’exercer
sa domination sur quelqu’un »346. Ainsi s’explique que cette collectivité a été aussi
responsable pour le commerce triangulaire duXVIème siècle, un fait qui lègue jusqu’à
nos jours une plaie profonde dans l’âme subsaharienne347 : «Au Mboasu, c’était
clair, on n’avait pas l’intention d’aimer son prochain comme soi-même, sans doute
parce qu’on voyait en lui son propre reflet348 ». Dans ce contexte, nous avons déjà
découvert les répercussions de cette mentalité chez d’Antoine dans le chapitre 2.2
«Translatio ».

Le mépris des côtiers s’exprime par la négligence des projets sociaux, éducatifs
ou d’infrastructures. Les leaders subsahariens sont de l’avis que les projets, tels
que des bibliothèques pour les démunis, de parrainage d’enfants pauvres et de
services rendus à la communauté ne sont que des projets pour les Nordistes349. Les
Subsahariens les conçoivent comme un moyen approprié pour soulager un peu la

337. Ibid.
338. Cf. CAC 2011, p. 45.
339. Ibid., p. 169.
340. Ibid., p. 11.
341. CAC 2011, p. 12.
342. Ibid. , p. 19.
343. Ibid., p. 19.
344. Ibid.
345. Ibid., p. 173.
346. Ibid. 2011, p. 63.
347. Cf. CAC 2011, p. 175.
348. CAC 2011, p. 178.
349. Cf. CAC 2011, p. 177.

218



3. Défis identitaires de la diaspora noire en France

mauvaise conscience nordiste liée au passé esclavagiste et colonial350. Cependant, la
grand-mère d’Antoine vit les répercussions de cette mentalité dans son quotidien :
Elle témoigne d’un écart entre riches et pauvres qui s’aggrave et qui mène à un
plus haut taux de banditisme, de criminalité et de morts351 ainsi qu’à une proli-
fération d’Églises352. Par conséquent on constate qu’au fameux sens artistique de
Mboasu semble aussi s’ajouter la nouvelle version de la solidarité subsaharienne :
la corruption auprès des agents du service public353.

Si l’on pose un regard sur l’Hexagone, on voit que ce paradoxe est prolongé à travers
la soi-disante ‘solidarité subsaharienne’ par les jeunes immigrants et étudiants
immigrés. Les Africains semblent raser les murs d’un eldorado qui s’est transformé
à cause de circonstances défavorables en tombeau. Les protagonistes subsahariens
concernés sont en particulier les enfants aînés ayant l’obligation de réussir pour
prendre soin des autres, restés en Afrique354. Donc, la solidarité subsaharienne
se révèle encore une fois illusoire puisqu’elle est devenue en Occident « le poids
de la réputation, de la prospérité d’une communauté entière, reposant sur les
épaules d’un seul individu »355. Dans ce contexte, le roman offre une perspective
rétrospective qui remonte à l’époque coloniale à travers Colette, la logeuse de
Maxime. Vu sous cette perspective, on retrouve la solidarité entre les immigrants
venus des Indes occidentales et des pays subsahariens ayant pour but de s’acculturer
pour se faire une place dans la société. À cette époque-là, Colette participa à ce
mouvement et était même une de premières meneuses de revues noires356. Elle
établit, de cette manière, avec ses camarades de la Négritude et les ressortissants de
territoires dominés, la présence noire dans l’Hexagone.

Place des fêtes

Dans Place des fêtes357, lamentalité desNégro-Africains estmise en scène par la vision
eurocentriste du narrateur qui se décrit comme «un homme normal cartésien »358,
afin de souligner son appartenance à et son soutien de la ‘mentalité rationaliste des
Occidentaux’. Il s’autorise ainsi à dévaloriser la ‘mentalité des Africains’. Il la refuse
puisqu’il confirme d’avoir vus et vécu les ‘Africains’ pendant son dernier séjour en

350. Ibid., p. 178.
351. Ibid., p. 177.
352. Ibid., p. 189.
353. Ibid., p. 213.
354. Cf. CAC 2011, p. 106.
355. CAC 2011, p. 106.
356. Cf. CAC 2011, p. 49.
357. Tchak 2000.
358. PDF 2000, p. 18.

219



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Afrique. Pour lui, ‘les Africains’ sont des « fainéants » et des « pauvres galériens »359
menant toujours des guerres absurdes. Malgré tout, il semble avoir développé une
certaine fascination pour eux, puisqu’il loue quand même leur esprit inventif « ces
gens-là, ils sont comme des fourmis, qu’ils peuvent te fouiller les dépotoirs comme
de sales hyènes pour récupérer même des morceaux de pain pour fabriquer autre
chose360 ». Son père, lui apprend à son fils qu’il faut se méfier des Blanches :

Méfiez-toi des petites Blanches, me dit-il, elles sont très vicieuses, c’est leur race
qui veut ça. Elles t’épousent pour divorcer et prendre tout le fruit de ta sueur de
Nègre. Sinon, une Blanche, ce n’est pas possible, elle ne peut pas aimer un Nègre
sans calcul361.

De plus, il lui déconseille aussi de fréquenter des personnes d’autres nationalités
et religions, comme les Arabes, les Sénégalais, et les Juifs. Selon le père, les petits
Arabes sont dangereux et responsables pour le désordre et la criminalité dans la
cité. Le narrateur écrit sur le père : « S’il en avait eu les moyens, il les aurait tous
chassés de la France »362.

À travers ses préjugés contre les Sénégalais, il devient visible que chaque immigré
apporte son « bagage identitaire »363 avec lui. Dans l’œuvre, la grande diversité
culturelle, en particulier des cultures de l’Afrique subsaharienne, est représentée par
les quartiers Goutte-d’Or et Château Rouge364. Cela signifie que dans la diaspora
africaine des préjugés et des différences culturelles ont tendance à persister souvent.
Dans ce contexte, le narrateur constate que son père n’est pas seulement un raciste
et xénophobe, mais aussi un juifophobe365.

Paradoxalement, le narrateur est d’accord avec les préjugés de son père, parce
qu’il se prononce pour une préférence nationale. Dans son réquisitoire suivant, il
parle pour tous les « nés ici avec la couleur tendance »366 qui auraient dû voter le
Front national afin de se distinguer des autres Noirs en France sans nationalité
française, les « nés là-bas ». Il se plaint qu’une différenciation évidente entre les
groupes d’immigrés variés en France, comme les Antillais noirs, les nés là-bas et les
clandestins, ne soit pas possible à cause de la même couleur de peau. Ainsi, il se
promet une favorisation et une promotion de la condition de vie des Afrodescen-
dants367. Dans ce roman, les réquisitoires du narrateur et de son père montrent de

359. Ibid.
360. Ibid., p. 19.
361. Ibid., p. 36.
362. Ibid., p. 37.
363. Miano 2012, p. 63.
364. Cf. PDF 2000, p. 269.
365. Ibid., p. 41.
366. PDF 2000, p. 40.
367. Ibid., p. 175.

220



3. Défis identitaires de la diaspora noire en France

nouveau qu’il ne suffit pas de catégoriser et d’approcher les Noirs en France ayant la
même couleur de peau. Ils clarifient qu’une communauté de couleur n’a pas émergé
en France, contrairement aux Blacks des Etats-Unis368. Historiquement, il aborde
aussi la rivalité qui s’est construite pendant la Première Guerre mondiale entre
les Subsahariens et les Antillais. Quand les Subsahariens étaient incorporés dans
le corps particulier, dénommé force noire, les Antillais, par contre, appartenaient
aux mêmes régiments que leurs compatriotes français et blancs. Ainsi, beaucoup
d’Antillais ont bénéficié au cours des années d’une meilleure position sociale que
les Subsahariens369. Cependant, dans ce contexte, nous ne parlons pas de racisme
mais de vives tensions entre Français subsahariens et Français caribéens, c’est-à-dire
d’une « querelle familiale »370 qui a son origine dans la traite négrière.

Le roman de Pauline

Dans Le Roman de Pauline371, l’écrivaine Fatou Diome nous livre des mentalités
– l’une des Français blancs et l’autre des jeunes Afrodescendants – construites à
travers les voix et les imaginaires de Pauline et ses copines. Diome se distingue
ainsi du narrateur de Place des fêtes où les mentalités des Subsahariens aussi bien
en Afrique qu’en France sont découvertes par le lecteur à travers les conversations
entre le père et le fils.

L’héroïne, Pauline, élevée à Pantin, une banlieue où le train-train et l’indifférence
règnent372. Dans la deuxième partie de notre étude, l’on a déjà vu qu’elle ressent une
forte appartenance à cette ville de banlieue. En particulier, au début du roman, elle
est dénommée «fille de la banlieue ». Ainsi s’explique que pour elle, Pantin est « la
France ». Tout comme le narrateur de Place des fêtes, elle est élevée dans l’importance
du ‘terroir’ puisqu’elle n’a jamais fait connaissance d’une autre ville française373.

Dans l’œuvre de Diome, la ‘mentalité des Africains’ en Afrique joue également un
rôle important, particulièrement dans la pensée étroite de la mère de Lou. De ce fait
témoigne Lou qui a appris les caractéristiques suivantes sur les ‘Africains’ :

368. Aux États-Unis, les communautés noires sont historiquement dues à la ségrégation raciale, menant
aux institutions publiques, comme écoles et églises réservées aux Noirs. Les Africains-Américains se
sont donc réunis au sein de leur propre communauté pour garantir leur survie (Cf. Miano 2012, p.
63s).

369. Cf. Miano 2012, p. 62.
370. Miano 2012, p. 65.
371. Beyala 2009.
372. Cf. RDP 2009, p. 148.
373. C’est la raison pour laquelle beaucoup d’Afrodescendants font les paroles du chanson Saint Étienne

de l’album Les Stéphanois, paru en 1974, de Bernard Lavilliers les leurs : «On n’est pas d’un pays
mais on est d’une ville... ».

221



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Ils aiment avoirs plusieurs bouches à nourrir car cette manière d’être incons-
ciemment généreux les maintient dans une situation de pauvreté chronique,
autrement, ils ne seraient plus tout à fait des Africains, tu piges ?374

Grâce à la citation, nous constatons à nouveau que le rapport entre la mentalité,
introduit ici par « aimer » et l’identité, défini par « être » est encore une fois révélateur
de leur liaison étroite.

Ces réflexions sur la ‘mentalité des Africain’ que Lou, la fille d’une intellectuelle
africaine répète peu critique de sa mère sont probablement la raison pour les am-
bitions éducatives de sa mère. Par rapport à la ‘mentalité des Blancs’, elle a appris
de sa mère que les Blancs réfutent les arguments des Noirs les plus valables pour
les soumettre à leur suprématie intellectuelle375. Cette observation fait preuve de
nouveau que sa mère a une pensée stéréotypée. Cependant, il nous semble que
cette pensée l’aide à encourager et sa fille de devenir mieux que les Africains qu’elle
connaît afin de renverser un jour les stéréotypes sur les Noirs en France. Son amie
Mina, une musulmane qui endure la violence au sein de sa famille, témoigne d’un
virus qui semble occuper les familles d’immigrés en France :

Nous sommes tous dans la même barque. On dirait qu’il y a comme un virus qui
attaque les familles d’immigrés et les oblige à s’en prendre les uns aux autres, à
se faire du mal, sans même comprendre pourquoi. Il faut que tu l’acceptes et si
tu ne peux pas l’accepter, oublie376.

Ainsi, elle exprime auprès de ses copines ayant fait des expériences similaires, la
douleur qu’elle ressent quand elle pense à sa vie familiale. Bien qu’elle termine ses
idées avec un conseil, celui-ci révèle en même temps sa résignation devant cette
‘maladie’.

374. RDP 2009, p. 88.
375. Cf. RDP 2009, p. 87.
376. RDP 2009, p. 62.

222



4. Conclusion de la troisième partie

4. Conclusion de la troisième partie

Dans la troisième partie de notre étude, nous avons examiné les identités culturelles
collectives de la postcolonie à partir de ces trois éléments constitutifs : mémoire
collective et culturelle, translatio et mentalité.

Au début de cette partie, nous avons avancé l’hypothèse que l’immigré africain est
perçu en tant que menace contre l’identité nationale. Suite à notre hypothèse, le
continent africain et le continent européen sont ainsi atteints d’une crispation iden-
titaire dont les protagonistes analysés dans la deuxième partie de notre étude sont
concernés. L’objectif de cette troisième partie était donc d’examiner les constructions
des identités culturelles collectives compte tenu de l’habitus en tant que mécanisme
identitaire. Dans la conclusion générale, ces résultats nous rendent possible d’ana-
lyser un rapport éventuel de causalité sur les constructions identitaires des identités
frontalières.

Pour parvenir à une conclusion, nous présenterons d’abord les résultats de l’ana-
lyse des identités culturelles collectives, décrites dans les romans postcoloniaux et
dans les romans postmigratoires. Ensuite, nous répondrons aux questions initiales,
soulevées dans le premier chapitre à propos de «La genèse d’une identité négro-
africaine ».

v. Les œuvres postcoloniales

Au contexte des œuvres qui se fondent au sein de notre étude sur une scénographie
de l’Afrique subsaharienne, l’analyse a exposé que chaqueœuvre représente un pays
(fictif) subsaharien et ainsi une identité culturelle collective, à savoir : le Mboasu, le
Sénégal, le Congo-Brazzaville et la République du Mawan dictaturisé. Dans l’œuvre
postcolonial, la mémoire collective est forgée d’un mythe fondateur qui remonte
parfois jusqu’à l’époque précoloniale.

Grâce à la pluralité des nations représentées, la mise en scène des mythes fonda-
teurs varie. Par conséquent, ces mythes ne légitiment non seulement une certaine
collectivité, mais aussi certains actes au niveau collectif : soit des opérations mili-
taires ou politiques comme dans L’intérieur de la Nuit377 et Rêve d’ailleurs !378, soit des
émigrations vers la France, à l’image deMaman je reviens bientôt379 et Le Ventre de l’At-

377. Miano 2005.
378. Diome 2004.
379. Itoua-Ndinga 2014.

223



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

lantique380. Nous avons constaté que les icônes en tant que partie de la représentation
mythique, renforcent ce besoin de l’action.

En particulier, la mémoire collective et culturelle des collectivités indigènes semble
marquée par le choc de la reconstruction identitaire. Celle-ci a été effectuée pendant
la période coloniale par les colonisateurs. L’appareil colonial n’influença pas seule-
ment l’évolution d’une identité culturelle africaine mais s’en servit d’instrument
majeur de domination coloniale381. Par conséquent, l’idée coloniale de ‘civiliser’
les collectivités colonisées, de les tirer de la ‘barbarie’, entra dans le discours de
légitimation de la colonisation et ainsi, dans la mémoire collective et culturelle des
collectivités indigènes. Leur schéma d’une reconstruction identitaire a été élaboré
sur le dogme de la supériorité du modèle européen de civilisation. Dans ce qui
suit, nous découvrirons comment les protagonistes postcoloniaux établissent des
méthodes pour se distancier des visions identitaires surannées, octroyées par les
colonisateurs. Nous y inclurons entre autres, la théorie d’Homi K. Bhabha sur une
pensée émancipatoire au sein du tiers espace, la pièce de théâtre En attendant Go-
dot382de Samuel Beckett et la notion de « l’Atlantique noir » de Paul Gilroy ainsi que
son œuvre éponyme.

Dans L’intérieur de la nuit383, nous évoquons à travers l’analyse de la mémoire col-
lective et culturelle la perception des rebelles afroradicalistes. Ceux-ci poursuivent,
grâce au mythe fondateur de l’aïeul Ewo, une vision identitaire du Mboasu. Ce
mythe auquel les rebelles se réfèrent symbolise une Afrique précoloniale où les
clans sont unifiés et vivent en paix. C’est ainsi que le chef des rebelles veut que
l’Afrique retrouve sa prépondérance afin de venger ‘le viol du père’384. Mais bien
qu’ils veuillent se délimiter des idéologies coloniales, ils réutilisent les méthodes
du trafic négrier qui ont aussi contribué à l’esclavage et à la traite transatlantique à
l’époque coloniale :

Le trafic négrier, c’est une communauté attaquée en pleine nuit par un peuple
voisin ou par des Européens. C’est la débandade soudaine. La peur. Les cris. La
séparation. Le trafic négrier, ce sont des familles déchirées385.

Au vu de ce qui précède, les protagonistes sont captivés dans la reproduction sociale
que Pierre Bourdieu aborde dans Réponses pour une anthropologie réflexive386. Selon
cette théorie, l’évolution identitaire d’un individu reste au sein des frontières de

380. Nganga Massanga 2012.
381. Cf. Diene 2010.
382. Beckett 1952.
383. Miano 2005.
384. Cf. Mbembe 2000, p. X.
385. Miano 2012, p. 125.
386. Bourdieu 1992.

224



4. Conclusion de la troisième partie

ses dispositions acquises. Une progression identitaire n’est plus possible, mais
seulement la répétition ou bien la reproduction de ces dispositions acquises387. La
théorie de la reproduction sociale qui a également des répercussions au niveau de
la politique nationale, explique le traumatisme que les collectivités de l’Afrique
subsaharienne ont dû supporter. Ces scènes dans l’œuvre de Miano mettent à
jour que l’Afrique subsaharienne est encore trappée par cette sidération que la
colonisation lui a fait subir. Du jour au lendemain, elle a dû passer, de modes de vie
et de structures sociales qu’elle maîtrisait, à de nouvelles façons de faire. Celles-ci
étaient souvent contradictoires aux anciennes habitudes. Dès lors, il faut tenir en
compte du fait que leur univers de référence a disparu avec la colonisation388. Au
début du roman, le chef des rebelles tente de ‘vendre’ ce mythe aux membres du
clan d’Eku qui s’est transformé pour lui en illusion d’un nouvel épanouissement de
l’Afrique. Il ressort que les icônes, c’est-à-dire les figures historiques de l’empereur
de l’ancien Mali et le roi zulu, ont un effet persuasif sur les membres du clan d’Eku
et renforcent d’autant plus la détermination des rebelles. Cependant, au cours du
récit, cette illusion se transforme, pour les membres d’Eku, en désillusion. Elle se
manifeste par l’angoisse de la mort, le sacrifice d’Eyia et le kidnapping de jeunes
garçons qui servent de soldats à la guerre civile au Mboasu. Dans ce contexte, nous
nous référons à Vumbi Yoka Mudimbé qui étudie des discours dans les sciences
humaines et sociales en Afrique. Dans L’Autre face du royaume. Une introduction à
la critique des langages en folie389, Mudimbé exige un dépassement des binarismes
fondateurs et invite à une libération du discours africain. Selon lui, cette méthode
aidera à devenir soi-même sujet du discours scientifique. Mudimbé témoigne :

En somme, il nous faudrait nous défaire de l’odeur d’un Père abusif : l’odeur d’un
Ordre, d’une région essentielle, particulière à une culture, mais qui se donne et
se vit paradoxalement comme fondamentale à toute l’humanité. Et par rapport
à cette culture, afin de nous accomplir, nous mettre en état d’excommunication
majeure, prendre la parole et produire différemment390.

Mudimbé appelle à une subversion culturelle des collectivités, jadis frappés par la
colonisation française. En se référant de nouveau à Homi K. Bhabha on constate
qu’il conçoit la subversion culturelle en tant que processus qui est « jamais achevé,
jamais fixé, mais sans cesse relancé »391. D’après Bhabha, la subversion culturelle

387. Voir aussi la première partie de notre étude et le chapitre 1.2 «Constructions identitaires et habituelles
de la frontière ».

388. Pour souligner la portée considérable de la colonisation, il nous semble convenable d’ajouter que le
seul privilège des collectivités africaines était qu’elles n’ont pas été massivement massacrés comme
le furent les Amérindiens, devenus minoritaires sur leur sol ancestral.

389. Mudimbé 1973.
390. Mudimbé 1973, p. 35. Voir aussi : Mudimbé, Vumbi Yoka : L’odeur du Père : essai sur des limites de la

science et de la vie en Afrique noire. Paris : Présence africaine 1982.
391. Bhabha, H. K. 2006.

225



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

mène ensemble avec la résistance à l’hybridité culturelle392. Dans Les lieux de la
culture393, il définit l’hybridité culturelle non seulement comme «une manière de
détourner les injonctions du discours colonial »394, mais aussi comme «une manière
de déstabiliser l’ordre colonial, en appelant à la négociation »395.

Vu dans cette perspective, il nous semble important à déployer ici les pistes qui
mènent à une pensée du « tiers-espace »396, c’est-à-dire à une pensée de l’émancipa-
tion397. Pour reconstruire cette pensée du tiers-espace au sein de notre étude, on aura
recours aux théories d’Homi K. Bhabha. Dans Les lieux de la culture398, il élabore une
réflexion sur les questions d’identité, de diversité, d’appartenance nationale et sur
le rapport à l’autre. C’est ainsi que ses réflexions se trouveront au centre de notre
intérêt dans la conclusion, parce qu’il nous invite, comme Mudimbé, à dépasser des
binarismes fondateurs grâce au concept de l’hybridité culturelle399. Cela signifie
qu’on tentera de lire entre les lignes des œuvres postcoloniales et postmigratoires.

À première vue, Léonora Miano dessine, dans L’intérieur de la Nuit, une peinture de
l’existence humaine commeune situation liminale entre vie etmort. Cette impression
est encore renforcée par les médiateurs dans le chapitre 2.2.1., «Translatio ». Bien
qu’ils fassent usage de la parrêsia, les thèmes abordés soulignent l’atmosphère de
fin du monde : D’abord, il y a le portrait d’Epa et la communication ratée entre les
villageois d’Eku et les rebelles. Ensuite, Wenigsané explique à Ayané les mobiles
des Ekus et leur peur de mourir. Finalement, Epupa, la folle, juxtapose le destin
historique des Africains, arrachés pour servir au commerce transatlantique, au
destin des jeunes Africains subsahariens après l’indépendance, forcés de participer
aux guerres civiles.

À partir de cette mise en scène de la situation des Ekus, Miano fait à nouveau al-
lusion à la pièce du théâtre de l’absurde En attendant Godot400 de Samuel Beckett.
Tout comme les protagonistes de Beckett, les habitants d’Eku espèrent l’arrivée d’un

392. Le concept de « créolisation », de Glissant est, nous semble-t-il, assez proche de l’hybridité de Bhabha,
parfois critiquée à cause d’occultation du « caractère impitoyablement hiérarchique de la relation
coloniale », du racisme et des inégalités structurelles de classe, de sexe et d’autres, des sociétés
postcoloniales (Guillerai, Marie. ”Le Tiers-espace : une pensée de l’émancipation.” Acta Fabula
Dossier critique : Autour de l’œuvre d’Homi K. Bhabha (2010)).

393. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007.
394. Ibid., p. 75.
395. Ibid.
396. Ibid.
397. Guillerai, Marie. ”Le Tiers-espace : une pensée de l’émancipation.” Acta Fabula Dossier critique :

Autour de l’œuvre d’Homi K. Bhabha (2010).
398. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007.
399. Ainsi, on fait écho aussi à la deuxième partie de notre étude avec le titre «Négociations de la

frontière ».
400. Beckett 1952.

226



4. Conclusion de la troisième partie

prophète qui leur porte le salut. Dans l’attente de ce sauveur, il se déroule dans
l’œuvre de Miano, des actions qui ont un effet à la fois comique et triste : il y a par
exemple le ‘Sauveur’ qui se révèle être un toxicomane assoiffé de sang qui détruit
l’unité du clan. En outre, trois membres du clan d’Eku ont été tués par leurs propres
membres désespérés à cause de l’influence négative des rebelles. De ce qui précède,
l’on saisit ces actions des protagonistes des romans postcoloniaux en tant que signes
d’ambivalences postcoloniales. Car, à y voir de près, celles-ci reflètent en même
temps les incertitudes et les impondérabilités lors de la quête identitaire du pays
fictif, le Mboasu. Le roman prend un aboutissement triste qui semble sans espérance
et qui apparaît similaire à l’œuvre de Beckett. Cette interprétation souligne notre
hypothèse que les membres du clan tournent en rond et que Miano tente de pro-
blématiser et caricaturer dans L’intérieur de la Nuit401, la mentalité d’une collectivité
subsaharienne à travers un scénario apocalyptique. Ce roman postcolonial attire
notre attention sur les difficultés d’autodétermination des pays de l’Afrique subsa-
harienne que Miano thématise dans son roman. Dans Habiter la frontière, elle écrit :
« La colonisation a fait disparaître le monde connu, précipitant les peuples d’Afrique
subsaharienne dans un univers dont ils n’ont pas dessiné les contours, et qu’ils
tentent encore d’habiter avec difficulté »402. Selon Miano, l’Afrique subsaharienne
a été refaçonnée et réglementée par l’Europe depuis la traite transatlantique. Dès
lors, les frontières ont été tracées et les collectivités déplacées ou fracturées par les
Occidentaux. C’est ainsi qu’elle s’explique que les pays subsahariens continuent
d’être jusqu’à nos jours des constructions coloniales403. En y regardant de plus près,
l’on décèle la perturbation de rôles sexuels stéréotypés en tant qu’élément subversif :

C’était parce que ces femmes étaient à ce point habituées à taire toutes les douleurs,
à les compresser leur vie durant dans l’étau de leur mental, qu’elles étaient
capables de ne pas révéler ce qu’il était exactement advenu d’Eyia404.

Lors de la visite des rebelles, les femmes semblent reprendre le rôle de l’homme en
présentant des caractéristiques viriles stéréotypées. Il y a par exemple Ié, la première
épouse du frère aîné d’Eké, le père d’Ayané405 :

Cette femme abritait un esprit mâle, c’était certain. D’ailleurs, elle mangeait les
mets réservés aux hommes, comme le gésier des poulets ou la tête des poissons,
alors qu’aucune autre femme n’aurait bravé ces interdits406.

Malgré de son esprit mâle, Ié fait preuve de son intuition féminine, parce qu’elle
a déjà rêvé de l’arrivée et de la prise de contrôle hostile des rebelles ainsi que du

401. Miano 2005.
402. Miano 2012, p. 65.
403. Cf. Miano 2012, p. 65s.
404. LIN 2005, p. 165.
405. Cf. LIN 2005, p. 28.
406. LIN 2005, p. 64.

227



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

sacrifice de l’enfant. Par contre Eyoum, le chef du village, lui répond qu’il suppose
que leur destin soit déjà scellé, puisque dans le rêve, le feu semble se trouver dans
les mains des rebelles407. Au cours de l’histoire, les hommes du village se révèlent
comme faibles et deviennent nuisibles. Les hommes sont les personnages émotifs
qui pleurent et qui parlent avec des voix fluettes et tremblantes qui ne ressemblent
plus aux voix d’homme408. Après la visite des rebelles, ce ne sont que les femmes et
les petits enfants qui restent au village. La plupart des femmes souffrent et restent
muettes, parce qu’elles s’inquiètent de leur dignité et leur droit de paraître et de
siéger parmi les femmes du même âge. Aucune faiblesse n’est donc admise aux
femmes d’Eku. Inoni est tellement frustrée qu’elle tue son mari en disant que le
linge sale se lave en famille. Cette action souligne de plus dans quelle mesure elle
est forgée par la tradition du clan dont l’honneur fait partie des valeurs les plus
importantes. De plus, elle ne veut pas cesser de se battre en présence d’étrangers409.
Avec son choix, elle semble d’un avis avec les autres femmes, puisqu’elles répudient
et chassent leurs hommes410. Selon la vision du monde d’Ié, la femme a été créé
par Nyambey le Créateur pour palier toutes les imperfections qu’il avait décelées
chez le mâle411. Contrairement aux autres femmes, elle se présente « tête nue et
cheveu court »412. Elle est intransigeante dans l’observation des usages sous son toit
et sous celui de ses fils. Par conséquent, Ié, la doyenne des femmes d’Eku, impose la
tradition comme un rempart contre tout et n’admet aucun comportement qui n’est
pas strictement respectueux de l’étiquette ancestrale413. Lors de la visite des rebelles,
Ié agit comme porte-parole pour le clan d’Eku. Il ressort qu’elle n’est pas effrayée
des exigences des intrus, mais elle se présente en tant que femme fière et forte.
Elle éprouve ainsi une sorte d’agacement vis- à-vis des rebelles. Grâce à son sens
des responsabilités, Ié prend des décisions comme un chef pour protéger le futur
et le bien-être du clan414. Donc, bien que l’émotion soit représentée par la vision
eurocentriste comme l’élément clé de la mentalité des sociétés dites ‘primitives’415,
nous constatons le contraire dans L’intérieur de la Nuit. Le sexe féminin s’y révèle
comme subversif, parce qu’il est moins émotionnel. Il est plus dur et ainsi capable,
grâce à son intuition, de prendre des décisions qui servent la communauté. Par
conséquent, la femme africaine joue – aussi dans cette partie de notre étude – un
rôle prépondérant qui sera analysé plus détaillée dans la conclusion générale. En

407. Cf. LIN 2005, p. 69.
408. Ibid., p. 85.
409. Ibid., p. 134.
410. Ibid., p. 136.
411. Ibid., p. 103.
412. LIN 2005, p. 100
413. Cf. LIN 2005, p. 66.
414. Ibid., p. 99s.
415. Voir le chapitre 3.1. de la troisième partie de notre étude.

228



4. Conclusion de la troisième partie

mettant ainsi en péril sa propre vie, Ié gagne le respect d’Isilo : « Isilo songea que s’il
lui avait été donné de voir cela chez un dirigeant africain, il ne serait probablement
pas dans cette quête qui occupait sa vie. Il n’aurait peut-être pas à ferrailler avec le
sort des Africains »416. Cette citation souligne d’encore plus que la quête identitaire
d’Isilo est exemplaire de la quête de la population africaine :

Cette nuit à Eku, c’était l’Afrique perdue, hébétée par le choc de sa rencontre avec
l’ailleurs, qui tentait de se relever. Mais l’uppercut culturel qu’elle avait reçu lui
avait brouillé l’entendement. Ne se souvenant que très obscurément de ce qu’elle
était en réalité, elle se réinventait d’une manière macabre devant les villageois
rassemblés417.

Ici, l’Afrique est décrite dans un mode d’auto-mutilation qui oscille entre génocides
et guerres civiles. Ces affrontements sanglants dont la source est coloniale symbo-
lisent non seulement des blessures qui deviennent de plus en plus profondes mais
aussi des tensions identitaires dans un pays africain. Les tensions identitaires sont
donc motivées par le contexte historique, la rencontre interculturelle et le champ
de traditions culturelles et éthiques. Ils se révèlent ainsi comme forces motrices
permanentes, responsables de toute construction identitaire. Ces forces profondes
sont l’origine de la diversité culturelle, ethnique ou religieuse qui ont pour effet
soit la stigmatisation, le préjugé ou le rejet individuel ou collectif, soit le respect et
l’empathie.
Dans ce contexte, il faut prolonger cette réflexion au génocide entre les Hutus et
Tutsis au Rwanda en 1994. Ce génocide dévastateur reflète la destruction d’une
communauté de langue, de culture et de religion qui n’a pas résisté à l’ethnicisation
coloniale et à l’instrumentalisation nationale et internationale. Il est à la fois une
preuve de l’instrumentalisation politique contemporaine et de la surdétermination
de référents identitaires fondamentaux : race, culture et religion. Le génocide rwan-
dais, représentant l’exemple de l’ethnicisation le plus grave des sociétés africaines,
souligne donc la permanence et la prégnance des tensions identitaires contempo-
raines, représentées de manière exemplaire dans les œuvres postcoloniales de notre
étude. La citation suivante de L’intérieur de la Nuit évoque la portée considérable de
la guerre civile au sein de l’œuvre et probablement aussi du génocide rwandais :

Dans deux ou trois générations, le traumatisme serait encore là. Il serait vivace
dans le cœur d’une descendance à laquelle la douleur aurait été transmise, muette
et irrépressible. Ce serait une névrose de plus, et on ne saurait jamais quel nom
lui donner418.

416. LIN 2005, p. 104.
417. Ibid., p. 121s.
418. Ibid., p. 122.

229



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

À partir de cette citation, nous saisissons que le traumatisme, suscité par lesmeurtres
et l’enlèvement des enfants dans cette nuit à Eku, est suppléant pour les trauma-
tismes et douleurs subis lors du colonialisme. C’est ainsi que Miano écrit la situation
traumatisante au Mboasu dans le troisième roman de sa trilogie subsaharienne, Les
aubes écarlates419 :

On s’étonnait, on s’effarait même, devant l’ardeur des élites continentales à trahir
les populations dont elles avaient la charge. On n’osait vraiment l’avouer, mais
on n’était pas loin de se dire que, pour s’écarter du bon sens le plus élémentaire
avec une telle constance, il fallait déroger aux normes humaines. Appartenir,
on ne savait bien à quoi mais, forcément, à quelque chose qui soit en marge de
l’humanité. Bien des Continentaux épousaient secrètement cette vision, ignorant
les causes de l’affection. Car ces gouvernants, tous issus de la matrice coloniale,
étaient malades. S’ils ne souffraient pas, ils étaient tout demême atteint, incarnant
tragiquement les traumatismes de cette région du monde, dont ils avaient gâché
les indépendances, en les limitant à la répétitionmimétique desœuvres de l’ancien
maître420.

Dans L’intérieur de la Nuit421, Miano met de nouveau une femme, Ié, en lumière qui
entrevoit le profil de l’avenir en épousant les contours du jour qui vient : « Seul Ié
leva un instant les yeux au ciel, comme pour y voir le profil de ces lendemains qui se
dessinaient peu à peu, dans les impondérables du présent422 ». À travers son œuvre,
Léonora Miano esquisse l’Afrique subsaharienne comme un endroit qui est dans la
mentalité de ses habitants à la fois utopique et dystopique, parce qu’ils l’associent à
leurs aspirations et leurs nostalgies ainsi qu’à leurs mythes. Nous en concluons que
l’Afrique subsaharienne est en train d’apprendre à se composer avec ces nouvelles
situations, à emprunter de nouvelles voies et entamer le processus de l’hybridité
culturelle.

À travers l’analyse de Le Ventre de l’Atlantique423 de Fatou Diome, nous avons dé-
couvert que le mythe fondateur des insulaires repose sur une légende sur le ventre
de l’Atlantique de la collectivité de l’île Niodoise. Particulièrement, l’histoire de
Moussa nous a évoqué que l’Atlantique délivre les humbles du mal et de leur vie
misérable. Nous avons fait référence à Paul Gilroy et à sa notion de « l’Atlantique
noir »424. Ainsi, nous avons interprété l’océan Atlantique également comme un ‘tiers
espace’ dont les légendes commémorent ses Africains morts et dont ses contours
s’unifient avec ceux de la diaspora africaine. Gilroy emploie le terme anglais « roots

419. Miano 2009.
420. Ibid., p. 249s.
421. Miano 2005.
422. Ibid., p. 116.
423. Diome 2004.
424. Gilroy 2010.

230



4. Conclusion de la troisième partie

and routes »425 pour exprimer l’esprit de cette culture « noire », plurielle et mou-
vante. Au sein de notre étude, nous reportons ce terme à la mentalité des jeunes
Africains, atteint d’un « syndrome postcolonial », particulièrement dans l’œuvre de
Fatou Diome afin de souligner cette tension entre enracinement et cheminement.
Animée par cette tension, la jeunesse de l’île Niodor ne respecte pas l’instituteur
Ndétare qui se prononce courageusement contre l’expatriation des jeunes et leurs
motifes différents. À la fin, Madické, le frère de l’héroïne Salie, émigrée en France,
se rend à la raison et refuse l’émigration. Grâce à l’argent de sa sœur, il ouvre une
boutique sur l’île Niodor. Nous accordons une grande importance au rôle de Salie,
puisqu’elle représente, en tant qu’expatriée, un soutien psychique et économique à
sa patrie. Elle renverse la mentalité de la jeunesse de l’île Niodor par ses méthodes
subversives.

Quant au sujet de l’insertion des pays de l’Afrique francophone noire, Diome offre
un propos qui se révèle comme une solution aussi bien pour Salie que pourMadické.
Avec l’ouverture d’une épicerie, Diome opte pour une solution de type régional.
L’épicerie représente demanière emblématique les efforts desAfricains de construire
dans chaque pays de l’Afrique noire francophone leur propre modèle de développe-
ment au sein de la mondialisation. De plus, Madické encourage sa sœur à revenir
pour de bon et à s’installer en ville. Il lui conseille : «D’ailleurs, avec un peu d’ar-
gent, tu peux avoir la belle vie ici. Là-bas, ce ne sera jamais vraiment chez toi. Tu
dois rentrer chez nous426 ». La fin de l’histoire prend ainsi une tournure étonnante.
Madické qui ne veut plus quitter l’Afrique, tente de convaincre sa sœur de retourner
afin d’être une main-d’œuvre valorisée et nécessaire sur place. Mais Salie souligne
son être hybride en expliquant au sens figuré :

Je préfère le mauve, cette couleur tempérée, mélange de la rouge chaleur africaine
et du froid bleu européen. Qu’est-ce qui fait la beauté du mauve ? Le bleu ou le
rouge ? Et puis, à quoi sert-il de s’en enquérir si le mauve vous va bien ?427

Salie clarifie ainsi où qu’elle aille, elle apportera toujours le bleu et le rouge dans
sa tête, parce que pour elle, l’identité ce n’est pas une question de frontières. Pour
Salie, un retour définitif sur l’île n’est donc plus possible.

Dans Maman je reviens bientôt428, le mythe d’une France mythifiée, est ancré dans
la mémoire collective et culturelle de la collectivité de Congo-Brazzaville. Ainsi, la
tâche difficile de la démythifier en tant qu’une « France in-sai-si-ssable » incombe
au chercheur d’Europe.

425. Martinache 2010.
426. LVA 2004, p. 253.
427. Ibid., p. 254.
428. Itoua-Ndinga 2014.

231



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Premièrement, le narrateur s’élève contre les faux doctorants africains et leurs
diplômes falsifiés et usurpés. Il démasque leur trahison à la mémoire culturelle de
leurs patries africaines, puisque ces diplômes sont aussi un bien culturel. Ainsi,
il découvre que la mémoire collective et culturelle se base aussi sur une utopie,
parce que beaucoup de pays de l’Afrique subsaharienne sont guidés par des leaders
incompétents.

Deuxièmement, il démystifie la notion du « retour » en se détachant des pères de la
Négritude qui ont immortalisé et mythifié le thème du retour, par exemple dans
Cahier d’un retour au pays natal d’Aimé Césaire429. Il forge donc une nouvelle signifi-
cation, puisque le retour du narrateur est décrit comme « sans contenu politique,
militant et idéologique »430. Le philosophe Sébastien Mationgo Mboungou décrit
dans la préface de l’œuvre, la motivation d’un retour du narrateur en tant qu’ « acte
de lucidité singulière et incarné par la conscience individuelle en situation, une
reliance entre soi et l’innocence du royaume d’enfance431 ».

Le narrateur résume son expérience en tant que ‘chercheur d’Europe’ en démythi-
fiant les récits qui se sont transformés en mythes dans la mémoire collective, soit en
Afrique, soit en France : « En France ou en Occident, tout n’est pas si rose qu’on le
croit ; de même qu’en Afrique, tout n’est pas que coassement de crapauds432 ». Le
chercheur d’Europe renverse lamentalité de ses compatriotes africains en retournant
dans son royaume d’enfance : ceci, premièrement, parce qu’il admet honnêtement
ses motifs et deuxièmement, parce qu’il renonce à ramener des biens matériels. Par
conséquent, l’on saisit qu’il n’a pas peur de blesser sa famille dans son honneur,
parce qu’il a démythifié le mythe fondateur. Troisièmement, il clarifie que la soli-
darité entre des Subsahariens existe en réalité et qu’elle n’est pas un phénomène
illusoire. Ainsi, le vieux Bob, celui qui intervient courageusement en faveur du
‘chercheur d’Europe’, devient la figure emblématique de cette solidarité.

Avant son retour, il démasque ses conditions de vie à Paris comme néo-coloniales
en se posant la question de savoir s’il veut demeurer libre ou devenir esclave. Grâce
à sa pensée libérale et émancipatrice, il contribue à une nouvelle construction d’une
identité culturelle de l’Afrique de demain. Donc, il prône un retour en Afrique pour :

Re-Cons-Truire et construire l’Afrique de demain, pour poser la première pierre
en vue de bâtir l’Afrique fantôme, pour prendre le RELAIS et, j’en suis persuadé,
pour traiter d’égal à égal avec les pouvoirs occidentaux qui ont depuis toujours
gardé l’eau froide la tête de nos chefs d’Etat. Ayant vécu en Occident et étudié
dans les mêmes écoles de ces derniers, le dialogue et le respect, à mon humble

429. Césaire 1947.
430. MJRB, p. 12.
431. Ibid.
432. Ibid., p. 130

232



4. Conclusion de la troisième partie

avis, seront beaucoup plus fluides demain avec nous, qu’ils ne sont aujourd’hui
avec nos Chefs d’État-Pionniers-de-la-colonisation433.

À travers ce réquisitoire, Itoua-Ndinga souligne son espérance en vue d’une Afrique
de demain, c’est-à-dire un continent africain qui peut aussi améliorer la représen-
tation des Noirs en France et la façon de s’y prendre. D’une manière provocante,
LéonoraMiano résume la situation ‘des Subsahariens’ au cours des dernières siècles :

entre les zoos humains où des Subsahariens furent exposées au XIXe siècle et la
période actuelle où des sociologues nous expliquent que les immigrés venus du
Sahel seraient réfractaires à l’intégration en raison de leur culture perçue comme
problématique, le mépris n’a fait que changer de vocabulaire434.

Dans ce contexte, le narrateur aborde en particulier les Afrodescendants noirs de
Paris. Lors de son séjour, il les perçoit avec inquiétude, dépourvu de tout point
de repère, comme une génération qui n’a pas su saisir la chance d’évoluer435 :
« La France leur a tout donné, mais ils ont tout gâché »436. Selon l’observation du
narrateur, ces ‘enfants de Marianne’ sont ceux qui ignorent qui leur est propre. Ils
ne semblent que parler d’un jargon chipé et de mots incompris en ignorant la vie et
le succès des «ENFANTS DES AUTRES»437. Car ceux-ci par contre, sont inscrits
dans de grandes écoles, universités et finissent par devenir Ministres, Directeurs
ou Présidents de la République : « Pourquoi les Noirs et les Maghrébins sont-ils
restés au degré zéro de l’intégration et de l’insertion professionnelle à tous les
niveaux ? »438. Le patriote demande d’un ton désespéré : «Où sommes-nous dans
cette France, chère mère, au moment où les Turcs ouvrent des écoles et centres
d’encadrement privés, pour un lendemain meilleur de leurs enfants ?439 ». Il se
prononce donc aussi pour un encouragement de la jeunesse française, d’ascendance
africaine.

Le seul roman postcolonial dont le mythe fondateur – le mythe de la ressemblance
– de la collectivité du Mawan dictaturisé est directement lié à la notion de ‘nation’
est Rêve d’ailleurs !440. Il ressort que le mythe reflète la quête identitaire désespé-
rée d’un pays après les indépendances et le besoin d’une collectivité en vue d’un
épanouissement national et économique.

433. Ibid., p. 114s.
434. Miano 2012, p. 128.
435. Cf. MJRB 2014, p. 117.
436. MJRB 2014, p. 119.
437. Ibid., p. 117.
438. MJRB 2014, p. 118.
439. Ibid., p. 119.
440. Nganga Massanga 2012.

233



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Le narrateur développe un style pour renverser les mythes ressemblant au style du
chercheur d’Europe. Il crée un contre-mythe par rapport à la Françafrique, perçue dans
son pays natal comme Armée de Salut. Ainsi, il critique les médias européens qui
montrent des images manipulées et déformées des Subsahariens pour souligner
leur dénuement :

Dans l’imagerie de certains, la réalité n’est ce que les médias montrent de nous. Ils
oublient que lesmédiasmalgré leur soi-disant sacro-sainte neutralité et objectivité,
ont la fameuse ligne-éditoriale qui leur dicte ce qu’il faut filmer pour attirer des
téléspectateurs qui choisissent leur chaîne plutôt qu’une autre. Il y a aussi le
montage, qui permet de couper, de mélanger et donc de nous manipuler lorsque
nous regardons leurs images bidouillées441.

Grâce à la parrêsia, il se montre donc solidaire avec ses compatriotes. Il explique que
le mal-être n’est pas seulement une affaire de Noirs ayant la réputation de vivre
dans des endroits « où la misère vous colle à la peau »442. De plus, il raconte que la
haine contre les Africains est encore plus grave que celle contre les réfugiés qui les
semblent envahir. Selon le narrateur, ceux-ci sont stéréotypés et discriminés avec
des telles descriptions443 :

Ils prennent même des pirogues pour venir chez eux, alors qu’aujourd’hui la
science a évolué et on voyage par avion, pas dans des pirogues de fortune.Montrer
une image dénaturée ou dévalorisante d’une personne qu’on n’aime pas est une
technique vieille comme le jardin d’Éden444.

Huguette Nganga Massanga met en valeur que les Subsahariens ne sont pas obligés
de gérer le pays avec les coutumes des Occidentaux445. Dans un deuxième contre-
mythe, Ndombe discute la question de la dette des pays africains envers la France.
Il clarifie qu’il se sent volé par la nation française « parce qu’il y a tout un peuple
qui croupit dans la misère »446 : «Moi aussi, je dois entrer dans ce monde-là pour
maîtriser et utiliser les mêmes moyens afin de les combattre sur leur propre terrain.
Un jour nous allons récupérer nos biens, je le jure »447. Dans Habiter la frontière,
Miano critique aussi la rapacité des Européens :

441. RD, p. 18.
442. Ibid., p. 17.
443. Selon Leyens et Yzerbyt, la stéréotypisation est « un jugement –stéréotypique—qui rend ces individus

interchangeables avec les autres membres de leur catégorie » (Leyens, Jacques-Philippe et Vincent
Yzerbyt, et al. Stéréotypes et cognitions sociales. Bruxelles : Mardaga, 1996, p. 24).

444. RD, p. 18s.
445. cf. RD, p. 19.
446. RD, p. 132.
447. Ibid.

234



4. Conclusion de la troisième partie

Ils jouissent, depuis un demi-siècle environ, d’une indépendance factice, puisque
l’Occident s’est créé des besoins qu’il ne peut assouvir sans les ressources des
autres, au premier rang desquels on trouve les Subsahariens448.

C’est ainsi que Ndombe décide de rentrer dans son pays natal pour y devenir
président. Par conséquent, il veut changer la mentalité des Mawanais dictaturisé et
récupérer les biens volés afin de changer les conditions de vies.

vi. Les œuvres postmigratoires

Les œuvres postmigratoires ne sont pas ‘déterminés’ par un mythe fondateur afri-
cain, mais plutôt par un mélange des faits historiques qui ont encore des influences
jusqu’au présent des Afrodescendants. De plus, les Subsahariens en Afrique ont
souvent eu recours aux oublis afin de surmonter la « blessure historique »449 de
l’esclavage et de la traite négrière. Léonora Miano souligne qu’il est important de
comprendre que cette blessure est perçue aussi bien par des Subsahariens restés
sur le continent que par des Afrodescendants450. Nés en France, les protagonistes
ont été élevés dans la mythologie nationale – le Pacte républicain. Celui-ci repré-
sente la République française au niveau culturel moins comme une réalité, mais
plutôt comme une idée « censée s’imposer au réel au lieu de l’épouser »451. Ce fait
deviendra dans cette conclusion le point de mire.

Dans Cola Cola Jazz452, la jeune Afrodescendante, Héloïse part, d’un côté, à la re-
cherche de ses points de repères à Paris et, de l’autre, à la recherche de ses racines
dans une ville de l’Afrique subsaharienne, TiBrava. De plus, elle souffre d’unmanque
d’amour de la part de ses parents. La mentalité des Parisiens, mise en scène par
Kangni Alem comme froide et superficielle, hétérogène et cosmopolite, renforce
sa souffrance. Au vu de ces évènements, des effets de la mythologie de la nation
française se montrent : la mentalité des Français blancs a l’air assimilationniste et
centralisatrice. À ce sujet, Miano écrit que la France « a redéfini l’univers de peuples
entiers, et cherche à empêcher la descendance des colonisés de lui imprimer sa
marque. Une telle attitude ne peut que radicaliser les minorités, accentuer les cli-
vages »453. Par conséquent, les Français attendent des Noirs qu’ils se conforment
sinon ils doivent être prêts à risquer des conséquences négatives, par exemple le
refus catégorique de les embaucher et de leur louer des appartements acceptables.

448. Miano 2012, p. 129.
449. Ibid., p. 126.
450. Cf. Ibid. p. 126.
451. Cf. Ibid. p. 60.
452. Alem 2002.
453. Miano 2012, p. 83.

235



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Ces conséquences, aussi analysées dans nos romans postmigratoires, sont souvent
dues à leur couleur de peau. Pour renverser cette mythologie nationale qui s’est
gravée aussi dans la mentalité des Français blancs, Miano propose que les personnes
responsables pour les programmes scolaires remanient les livres d’Histoire. Cette
méthode aurait pour effet que les Noirs de France se reconnaîtront dans l’Histoire
de la France qui est partiellement aussi celle de leurs pays. Miano y noue égale-
ment l’espérance que les Afrodescendants y verraient des raisons à se revendiquer
légitimes de la France comme elle est leur pays natal454.

À TiBrava, Héloïse trouve une société diverse et ambiguë où l’ascension sociale
semble se dérouler surtout par corruption. Puisqu’elle a déjà découvert les facettes
différentes de cette société, elle a le fort soupçon qu’Harry O., qui appartient à la
résistance ti-bravache, est en vérité un « faux opposant »455. Ainsi, elle démasque
un homme qui est censé faire croire aux étrangers et à la collectivité tibravache
qu’un changement de gouvernement est en train de se dérouler. Grâce à sa pensée
émancipatrice et rusée, elle le démasque comme étant un membre d’un système
gouvernemental bien rodé, prêt pour être présenté comme un «martyr insoupçon-
nable »456. Bien que les ‘vrais rebelles’ contre le dictateur Yamatoké restent invisibles
et inouïs, le roman semble porter l’espoir d’un renversement subversif grâce aux
Afrodescendants comme Héloïse.

Ces âmes chagrines457 présente la mémoire collective et culturelle de la société au
Mboasu à travers l’histoire familiale de l’héros Antoine Kingué. Celle-ci est forgée
par la trahison mais aussi par la résistance pendant l’époque coloniale.

Dans ce deuxième roman de Léonora Miano analysé dans notre étude, l’esprit
des rebelles anticolonialistes de cette époque-là et la quête de liberté de Mboasu
sont symbolisés par Modi, la grand-mère d’Antoine. Modi a aussi fait passer sa
pensée libératrice et émancipatrice à Maxime, le demi-frère d’Antoine. C’est ainsi
que Maxime dénonce les cadres supérieurs de son pays natal. Ceux-ci se qualifient
par un style de direction nuisible, reproduit et hérité des colons458 :

Les richesses minières et forestières avaient été bradées aux pays du Nord. Les
dividendes de ces opérations lucratives, confisqués par une élite gloutonne, dor-
maient sur des comptes numérotés, pendant que le petit peuple crevait la bouche
ouverte459.

454. Cf. Ibid., p. 60.
455. Ibid., p. 144.
456. Ibid.
457. Miano 2011.
458. Ibid., p. 177.
459. CAC 2011, p. 170.

236



4. Conclusion de la troisième partie

Ainsi, Maxime décèle qu’une « politique de co-développement »460, favorisé par un
groupe de leaders politiques subsahariens, n’est pas apte à faire avancer la société
du Mboasu financièrement et économiquement. Pour lui, la Françafrique ne peut
s’acquitter de la dette historique et tenir lieu de compensation acceptable, surtout
face à des siècles de spoliation et de mépris461. Miano déplore ainsi le manque du
génie des Subsahariens, originairement décrit comme « celui d’assembler, d’accorder,
de mêler »462. En se référant à la structure rhizomatique des sociétés subsahariennes,
Miano révèle de nouveau qu’elle prône l’hybridité culturelle.

En France, Maxime fait la connaissance de Colette, sa loueuse de chambre, qui lui
raconte les débuts de la présence noire en France, composée des cultures caribéennes
et subsahariennes. Elle lui raconte la quête identitaire des Noirs en/de France,
particulièrement en région parisienne où se trouvent jusqu’à aujourd’hui les Noirs
en plus grand nombre dans le pays :

Ils allaient se reproduire, se multiplier, leur descendance refuserait les limites étri-
quées des cultures nordistes pour se définir, mais on l’ignorait encore. Autrement,
on aurait tout fait pour prévenir la prolifération de non-Blancs au Nord463.

À travers cette rétrospective, Miano nous rappelle que les frontières de l’identité
nationale en France étaient déjà bien définies à cette époque-là. Cette citation reflète
d’une manière très évidente également la logique des actes subversifs des identités
frontalières de la troisième partie : Ils veulent franchir les frontières de l’identité na-
tionale, c’est-à-dire faire sauter les verrous d’une mentalité étriquée par les cultures
nordistes ou par les cultures africaines. Dans Ces âmes chagrines, Colette se réfère
aussi aux Afrodescendants qui sont les « indésirables » de France :

Il était trop tard, désormais, les indésirables, armés de leur carte d’identité hexa-
gonale, revendiquaient tous leurs héritages, s’inscrivant dans une transversalité
identitaire qui leur permettait de ne choisir que le meilleur des mondes qui les
avaient produits. Ce n’était pas si surprenant, en fin de compte, pour un pays qui
se déployait sur trois océans.

À travers le réquisitoire de Colette, l’auteur renverse la mentalité hexagonale en
saisissant cette transversalité identitaire comme un produit d’une Histoire unie –
française et africaine. Dès lors, la protagoniste a pris l’habitude de proposer une
chambre à un jeune issu de l’Afrique. Pour Colette, l’essentiel est qu’il ait de bonnes
manières et soit venu dans l’Hexagone pour s’instruire464.

460. Ibid., p. 171.
461. Cf. CAC 2011, p. 171.
462. CAC 2011, p. 42.
463. Ibid., p. 49.
464. Cf. CAC 2011, p. 48.

237



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

Dans le roman postmigratoire Place des fêtes465, Tchak offre à partir du narrateur et
son père un „lieu de débat“ entre les Noirs en France que la France ne semble pas
fournir.

Dans le chapitre sur la mémoire collective et culturelle, nous avons vu que le narra-
teur se méfie du continent africain : Il le met sur le même pied que la misère. Ensuite,
il personnifie la misère en la décrivant comme une « femme envahissante »466 avec
qui son père ne voulait plus coucher. Le père avait donc décidé de « prendre la fuite
pour aller baiser la France »467.

Mais selon le raisonnement du narrateur, la France refuse l’immigrant nègre qui
s’est imposé à elle. Elle ne veut pas non plus de son cadavre, parce qu’elle n’est pas
cannibale sinon humaine468. Cette confrontation entre les deux pays personnifiés
– d’un côté l’Afrique subsaharienne, la femme miséreuse et de l’autre la France
hexagonale, la femme humaine et puissante – révèle à la fois sa posture mentale
envers le pays de ses origines et le pays de sa nationalité. Dans une conversation
avec son père, le narrateur lui explique qu’il se sentirait mal placé pour retourner à
un endroit où même ses parents ne se sentent plus entièrement chez soi :

Je ne peux me tailler une place dans une société où tout est urgence et débrouille
[…]. Des reportages télévisés m’ont tout montré. Papa, je ne parle pas comme un
Blanc, ce n’est pas vrai ! Je le dis les choses comme je les ai vues, tu sais ?469

Ensuite, il demande à son père : «Alors, papa, où trouverais-je ma place dans ces
conditions ? […] Là-bas, c’est de zéro que nous devons repartir. Mais pour aller où,
papa ? »470. À travers cette citation, on peut constater que le narrateur, stimulé par
la conversation avec son père est quand même tourmenté par la question d’appar-
tenance. Il en résulte qu’une appartenance déchirée et une identité tourmentée se
reflètent non seulement dans la mentalité des immigrés noirs en France de première
génération, issus du passé esclavagiste de la France, à l’instar du père du narrateur
mais aussi dans celle des Afrodescendants.

Si l’on se réfère aux textes théoriques de Léonora Miano, l’on se rend compte
qu’« être Noir en France » continue de représenter de nos jours un thème com-
plexe. Dans Habiter la frontière471, Miano identifie ce statut comme «une situation
d’impouvoir » : «Ce n’est pas maîtriser sa propre image, puisqu’elle est fabriquée
par d’autres, qui conçoivent eux-mêmes, l’objet de leur crainte, de leur détestation,

465. Tchak 2000.
466. Ibid., p. 17.
467. Ibid.
468. Cf. PDF 2000, p. 15.
469. Ibid.
470. Ibid., p. 19.
471. Miano 2012.

238



4. Conclusion de la troisième partie

de leur mépris, ou d’une empathie infantilisante »472. Cela explique aussi l’étrange
passion du narrateur de Place des fêtes473 pour le Front National : il peut mieux s’iden-
tifier avec les membres du Front National qui créent continuellement de nouvelles
représentations hostiles de l’Autre. Dans ce contexte, Miano propose la création des
héros afro-français ou franco-africains pour les Afrodescendants afin qu’ils puissent
trouver leur place dans la société française. Ainsi, elle continue son réquisitoire sur
le statut des Afrodescendants en France en écrivant : « Être Noir en France, c’est se
voir refuser le droit de s’approprier ses propres grandes figures, c’est n’avoir pas
de héros, aucun motif de fierté. C’est n’être pas en mesure de dire soi-même qui
on est »474. La question d’être noire en France et la diversité des Afrodescendants,
représentée par les voix féminines de Pauline, Lou et Mina, se trouvent au centre de
l’intérêt dans Le Roman de Pauline475.

À travers la notion « nègre », prononcée dans le cours de Mademoiselle Mathilde,
l’auteur Calixthe Beyala évoque que la mémoire collective des Afrodescendants
n’est pas conforme à la mémoire culturelle des Français. La professeur des filles,
Mademoiselle Mathilde, représente donc la voix d’une Française blanche. Celle-
ci résume ses expériences avec les Afrodescendants de la banlieue de la manière
suivante :

Vous, les petits de la banlieue, vous pensez que tout vous est dû. Que vousméritez
qu’on vous aide au-delà du raisonnable, sans que vous ayez à lever le petit doigt
ni à faire le moindre effort. Vous êtes convaincus que tout le monde doit se plier
à vos désirs, parce que la société a été injuste avec vos parents et que ce n’est que
justice si vous bafouez les règles et emmerdez tout le monde. Vous niquez tout,
crachez sur tout, et c’est normal parce que vous êtes de la banlieue476.

Ainsi, elle donne un nom à ce ‘virus’ que Mina découvre au sein des familles
d’origines africaines477 : ce sont donc les injustices et ainsi les blessures historiques
que leurs parents ont dû subir pendant l’époque coloniale et pendant l’immigration.
Cependant, Mademoiselle Mathilde constate d’un ton déçu que les jeunes de la
banlieue ne se donnent pas beaucoup de mal pour se dégager de ce comportement
non-respectueux et de ces préjugés. Par rapport à ce sujet, Miano se prononce pour
un peu de compassion vis-à-vis des Afrodescendants en tenant en compte le contexte
historique :

Il va sans dire que des personnes issues d’une histoire aussi douloureuse que l’est
celle des Afrodescendants ont besoin de représentations positives d’elles-mêmes,

472. Miano 2012, p. 71s.
473. Tchak 2002.
474. Ibid., p. 72.
475. Beyala 2009.
476. Ibid., p. 174.
477. Voir le chapitre 3.3.1. de la troisième partie de notre étude.

239



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

de leur ancestralité. Les questions d’image, de regard, semblent primordiales, les
concernant478.

C’est ainsi que Pauline, l’héroïne dans l’œuvre de Beyala, réfute les accusations et
appelle ‘le Blanc’ le responsable pour la misère des Noirs :

Je me demande ce qu’on serait devenus à Pantin, où nous en serions si nous
n’avions pas la possibilité de ressasser les insultes, les violences, les sournoiseries
et les complots dont nous sommes convaincus d’avoir été les dignes victimes.
Ils excusent toutes nos faiblesses. Ils justifient qu’on ait des arriérés de loyer, ils
expliquent que nos enfants soient déscolarisés et excusent la violence de nos
jeunes qui peuvent se constituer en gangs sans être inquiétés. Toute cette bouillie
a un responsable, le Blanc, je le sais […]479.

Mais finalement, elle disperse son accusation en admettant qu’il faut faire sauter
les verrous identitaires au niveau social et culturel. Par conséquent, elle finit la
phrase, peut-être encouragée par la parrêsia de ses voisins480, en disant : «mais ce
constat ne m’empêche nullement de penser qu’on ne cherche pas à s’en sortir »481.
Dans cet énoncé, l’emploi grammatical du pronom personnel « on » marque l’effet
d’une inclusion non seulement de soi-même mais aussi des Français noirs et blancs.
Pauline renverse donc les mentalités stéréotypées qui reposent sur ce binarisme
Noir vs. Blanc d’une part, en faisant allusion à une solution en commun et d’autre
part, en voulant trouver une propre manière de vivre son identité hybride en tant
qu’Afrodescendant.

vii. Vivre la différence culturelle

À travers les derniers résultats nous avons démontré qu’une identité culturelle peut
être, d’un côté plurielle et hybride et de l’autre, surtout en tant qu’identité nationale,
souvent exclusive et limitante. Par conséquent, à la fin de la troisième partie, nous
voulons suggérer en tant que résultat de cette partie de ‘faire vivre la différence
culturelle’. Nous convergeons ainsi avec Homi K. Bhabha qui prône le concept de la
« différence culturelle »482. Celle-ci est construite par la circulation transfrontalière
entre les cultures. Elle s’épanouie par la mise en question réciproque des contenus
culturels différents et parfois contradictoires483. Les paragraphes suivants résument
d’un côté, la mise en question réciproque au sein des romans postcoloniaux et des

478. Miano 2012, p. 128.
479. Ibid., p. 88.
480. Voir le chapitre 3.3.2. de la troisième partie de notre étude.
481. Ibid.
482. Bhabha 2006
483. Cf. Ibid.

240



4. Conclusion de la troisième partie

romans postmigratoires. D’un autre côté, ils esquissent les enjeux et perspectives
de la question noire sur le continent européen et africain.

Au cours de cette partie de notre étude, nous avons vu qu’une identité culturelle peut
avoir des répercussions fondamentales : premièrement, dans la lutte anticoloniale
des intellectuels négro-africains dans les années trente du XXe siècle, deuxièmement,
dans la construction des Nations africaines après les indépendances en 1960 et
troisièmement, dans la construction de la République française à partir de 1792.

En ce qui concerne le premier aspect, nous avons exposé dans le premier chapitre
que les représentants de la Négritude ont lutté contre les représentations négatives
des scientifiques eurocentristes en créant une propre identité culturelle englobant
le monde noir – la Négritude. Contre le reproche d’une mentalité primitive de
l’homme noir, réduit à un être irrationnel, les intellectuels négro-africains ont ap-
proprié le concept de la Paideuma de Léo Frobenius. La Paideuma est perçue comme
génératrice d’une culture du futur. Dès lors, pour les philosophes négro-africains,
l’identité culturelle négro-africaine commence à se qualifier plutôt par des notions
comme sensibilité, émotion, nature et mysticisme. Mais malgré des différences dans
la mentalité négro-africaine, comparée à celle des cultures nordistes, les défenseurs
de la Négritude renforcent que tant les hommes de couleur de peau blanche que
ceux de couleur de peau noire sont en tout cas des Homines sapientes484. Dans leur
poésie engagée, les poètes attirent ainsi non seulement l’attention sur le martyre que
la population africaine a dû subir, mais aussi sur la particularité de l’identité cultu-
relle du monde noir. Cependant, les auteurs des romans postcoloniaux prennent le
contre-pied des poètes de la Négritude que les exemples suivants clarifient : Suite
à notre analyse de L’Intérieur de la Nuit485, les hommes sont représentés comme
émotifs et nuisibles tandis que les femmes apparaissent comme des êtres rationnels
et pleins d’esprit de décision et ainsi plus serviables pour le pays africain. D’ailleurs,
le rite cannibale des rebelles du régime semble justifier le soupçon d’une menta-
lité primitive486. De plus, le narrateur de Maman je reviens bientôt487 démythifie et
désillusionne le lecteur en ce qui concerne le thème du ‘retour au pays natal’ en
relativisant la vie en Occident et en Afrique... .

Par contre, dans les romans postmigratoires Ces âmes chagrines488 et Le Roman de
Pauline489, l’héritage de la Négritude est prôné. Mais ils démontrent également

484. Cf. Ba 2008.
485. Miano 2005.
486. À ce phénomène, répandu dans quelques œuvres de Léonora Miano, l’on se dédiera d’une manière

plus profonde au contexte du statut d’auteur dans la conclusion générale.
487. Itoua-Ndinga 2014.
488. Miano 2011.
489. Beyala 2009.

241



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

que les acquisitions intellectuelles des philosophes et poètes de la Négritude sont
oubliées dans la mémoire blanche et bannie de l’enseignement français. Dès lors,
nous soulevons les questions suivantes : Cet acte émancipatoire qui est réalisé par
les auteurs des romans postcoloniaux, est-il en vérité d’un meurtre du père, en
vue du mouvement de la Négritude ? Et comment se comporte-t-il avec les auteurs
des romans postmigratoires concernant l’émancipation littéraire ? Bien que nous
nous préoccupons de ce sujet d’une manière plus détaillée dans la conclusion
générale, nous soulignons d’abord ceci : Les pères de la Négritude ont créé un
concept révolutionnaire de l’identité culturelle à leur époque si on envisage le savoir
scientifique eurocentriste dominant au début du XXe siècle490. Le courant de la
Négritude a donc contribué à une première idée de construction identitaire qui
englobait déjà entièrement lemonde noir.Mais aujourd’hui, à l’époque postcoloniale,
cette vision d’une identité culturelle semble seulement applicable partiellement,
parce que les Subsahariens et les Afrodescendants sont confrontés à des nouveaux
défis que nous présenterons dans le paragraphe suivant.

Pour parvenir à un résultat en ce qui concerne les constructions de l’identité cultu-
relle de la postcolonie, nous résumons les éléments et les effets d’une identité
culturelle collective – mémoire, translatio et mentalité – dans le contexte des romans
analysés : Dans les romans postcoloniaux, la mémoire d’une collectivité ou d’une
nation se révèle très complexe. À partir de la mémoire, les auteurs des romans
postcoloniaux ne reflètent pas seulement les différents faits historiques de l’Afrique
subsaharienne. Mais la mémoire, en particulier le mythe fondateur leur servent
pour mettre également les émotions des protagonistes ainsi que leurs actions qui en
résultent en lumière.

D’abord, dans L’intérieur de la Nuit491, l’auteur Léonora Miano reflète, d’une part la
haine des protagonistes en vue de la reconstruction identitaire à l’époque coloniale
et, de l’autre part, leur peur de perdre leur identité culturelle. Fatou Diome décrit
la douleur et le deuil des morts dans son œuvre Le Ventre de l’Atlantique492, aussi
bien pendant la traite transatlantique que pendant l’émigration vers la France. Dans
Maman je reviens bientôt493, Itou-Ndinga représente la mémoire d’une France mythi-
fiée. Finalement, Huguette Nganga Massanga évoque dans Rêve d’ailleurs !494 qu’un
mythe d’un pays africain dictaturisé peut devenir constitutif pour la construction
d’un État-Nation de l’Afrique subsaharienne. De ce fait, ce mythe fondateur, la
ressemblance au pays des colonisateurs, est devenu un rêve national et a induit

490. Dans ce contexte, nous supposons aussi que les intellectuels négro-africains n’étaient pas conscients
du risque d’un néo-colonialisme tardif par le concept de l’Eurafrique.

491. Miano 2005.
492. Diome 2004.
493. Itoua-Ndinga 2014.
494. Nganga Massanga 2012.

242



4. Conclusion de la troisième partie

une collectivité entière en erreur – au sens propre du terme. En particulier, Ngan-
ga Massanga démontre d’une manière impressionnante que l’idée d’une identité
nationale exprime le vœu d’un groupe exclusif qui se veut leader d’une nation. À
l’exemple de la collectivité du Mawan dedictaturisé, stigmatisée et exclue, l’idée
nationale se révèle comme l’expression du rejet identitaire. Par contre, à l’époque
coloniale, l’idée d’une identité nationale ou bien transnationale, symbolisait une
arme pour combattre le colon lors des luttes pour l’indépendance dont les intellec-
tuels négro-africains ont fait preuve. Cependant, aujourd’hui, les sociétés africaines
sont plurielles et hybrides et un concept de l’identité nationale se révèle ambigu si
on veut respecter la différence culturelle.

Dans le chapitre sur la translatio, nous avons présenté à travers lemodèle de la parrêsia,
des protagonistes qui ont servi d’intermédiaires. Ceux-ci ont surtout contribué à
répondre courageusement aux tensions identitaires, perçues par les protagonistes,
et ont établi une conversation sur les dysfonctionnement sociaux.

Par rapport à la mentalité, nous sommes arrivés à la conclusion que le leitmotiv est
la défense de l’identité culturelle. Cette pensée et ce comportement défensifs nous
ont fait découvrir que surtout les protagonistes, identifiés comme identités frontalières
dans la deuxième partie de notre étude, résistent à cette pensée réductrice. Ceux-ci
démasquent les dysfonctionnements sociaux, culturels et économiques, qui trouvent
leur origine à l’époque coloniale. Dans ce contexte, le racisme, la xénophobie, la
stigmatisation, le néo-colonialisme et la reproduction des structures politiques et
sociales, servent d’exemple. Nous identifions les raisons de dysfonctionnements
dans la reproduction des vieilles constructions identitaires selon laquelle l’Autre est
le problème.

Grâce à une pensée libératrice et émancipatrice, les protagonistes des romans post-
coloniaux utilisent d’un côté, des méthodes subversives, pour établir un fondement
démocratique et, de l’autre, pour vivre leur différence culturelle.

Cet esprit libérateur et émancipateur se retrouve aussi dans les romans postmigra-
toires. Bien que le besoin de liberté et d’émancipation apparaisse plus dérangeant
et plus fort chez les protagonistes postcoloniaux, tourmentés par leur quête identi-
taire et par des conditions de vie néo-coloniales, il est visible que les protagonistes
postmigratoires, particulièrement les identités frontalières, se trouvent encore au
début de leur quête de l’identité, de la vérité et de leur légitimité d’être des Franco-
Africains. Par eux, la mémoire collective et culturelle est soumise à une examination
approfondie pour lever leur voix contres des fausses représentations et accusations.

Cependant, une grande partie de la mémoire collective et culturelle menacée de
l’oubli et de l’effacement est aussi bien en Afrique qu’en France. Ceci concerne

243



Troisième partie : La question de l’identité culturelle en Europe et en Afrique
subsaharienne

surtout les romansCola Cola Jazz495 deKangniAlem,Ces âmes chagrines496 de Léonora
Miano et Place des fêtes497 de Sami Tchak. Dans ces œuvres, l’oubli est révélateur d’un
besoin profond soit de couper des liens aux racines africaines, soit de surmonter le
passé douloureux de l’esclavage et de la traite négrière.

Nous acquérons la conviction qu’une ‘pensée de la différence’ doit aussi s’inscrire
dans les couches les plus profondes des mémoires des communautés africaines, afro-
françaises et franco-africaines. Ainsi, nous saisissons le propos de LéonoraMiano qui
nous sert dans ce contexte d’intermédiaire : Pour casser des exclusivités identitaires
profondes, il faut revisiter la construction et l’enseignement de toutes les histoires
nationales. En effet, la narration nationale s’est inventée une mémoire blanche en
s’abandonnant à l’histoire de l’esclavage et de la colonisation498. En France, l’identité
nationale est donc adaptée en fonction de défense. Cette orientation explique aussi la
raison pour laquelle les Franco-Africains noirs n’apparaissent pas dans les chapitres
de la narration nationale, c’est-à-dire le récit à travers lequel la France se raconte,
d’abord à ses propres ‘enfants’ et ensuite au monde de génération à génération. Il
en résulte que les Noirs à/de Paris vivent des discriminations dans l’emploi et le
logement et/ou harcèlement policier499.

Les exclusions identitaires et les marginalisations sociales sont aussi visibles dans
les romans postmigratoires – en Afrique et en Europe – dans la géographie urbaine.
En particulier, les développements dans les quartiers différents, par exemple dans
Cola Cola Jazz500, témoignent des communautés stigmatisées et discriminées. Ici, les
communautés bannies se trouvent dans la banlieue à Paris et dans le quartier Soweto
Beach à TiBrava et sont reléguées au silence et à l’invisibilité par le système politique
dominant. Pour les Afrodescendants représentés, les conséquences ne sont pas
seulement la perte de repères et la quête identitaire, mais aussi l’expression massive
de leur désaccord. Ce phénomène se reflète dans leur translatio et leur mentalité :
Ils l’expriment par leurs discours non structurés, leur langage abruti, leur rejet de
la ville natale et par leurs expressions artistiques variées. Ils veulent être admis
dans l’Histoire française et surtout reconnus dans leur différence culturelle. Comme
exposé déjà dans l’introduction de la troisième partie, ceci représente un grand défi
aussi bien pour Marianne en tant que ‘mère’ symbolique des Français que pour
les ‘Français blancs’. Dans ce sens, Fatou Diome écrit dans son essay Marianne porte
plainte : « Face aux attaques racistes, sexistes, islamophobes, antisémites, Marianne

495. Alem 2002.
496. Miano 2011.
497. Tchak 2000.
498. Miano 2012, p. 60.
499. Voir aussi le roman de Léonora Miano avec le titre Marianne et le garçon noir (Cf. Miano 2017).
500. Alem 2002.

244



4. Conclusion de la troisième partie

méritemieux qu’une lâche résignation. Ne laissons pas les loups dévorer les agneaux
au nom de l’identité nationale. Marianne porte plainte ! »501.

Dans la troisième partie nous avons ainsi démontré que la crise identitaire est
due aux tensions entre les idées obsolètes des identités nationales et les nouvelles
dynamiques, gravées des processus d’hybridité culturelle aussi bien en Afrique
qu’en Europe. De plus, nous avons expliqué que l’habitus agit comme mécanisme
de l’identité culturelle au niveau collectif et national. Nous avons saisi la trans-
formation de l’habitus (habitus clivé) à travers les actes et pensées subversifs des
protagonistes des œuvres aussi bien postcoloniales que postmigratoires. Cependant,
nous avons également reconnu les traits de l’insistance de l’habitus (hystérésis) au
niveau de l’identité nationale, c’est-à-dire la persistance des dispositions et dyna-
miques culturelles et sociales acquises au cours de l’histoire, malgré un changement
des circonstances. Par conséquent, il nous sera possible, dans la conclusion générale,
d’intégrer les constructions identitaires et leurs évolutions au niveau individuel et
collectif dans un rapport de causalité. En outre, nous y ferons référence à la voix
énonciative du roman postcolonial et postmigratoire qui incorpore l’écrivain/e afri-
cain/e diasporique502. Finalement, nous classerons les résultats plus globalement
dans un contexte des littératures afro-diasporiques, en particulier francophones,
hispanophones et anglophones.

501. Diome 2017.
502. La voix énonciative se trouve au sein de la scénographie du roman africain diasporique et fut déjà

introduite dans le chapitre 1.1.1. de la première partie de notre étude.

245





Conclusion générale

1. Résumé et résultat

Dans notre étude nous avons analysés, à partir du constat d’une crise identitaire dans
la littérature franco-africaine les déclencheurs, les dynamiques et les conséquences
de ces crises identitaires, enracinées dans les œuvres aussi bien postcoloniales que
postmigratoires. La question qui s’y trouvait au centre était celle de la « condition
noire » et ce que signifie d’être Noir.

Au centre de la première partie était d’un côté, l’analyse de la scénographie selon la
méthode de Dominique Maingeneau1. Sur fond de notre corpus, cette analyse nous
a fait découvrir les références nombreuses à un monde postcolonial qui est forgé par
des répercussions de l’époque coloniale. À travers celle-ci, nous avons révélés que la
scénographie du roman franco-africain se qualifie par une hétérogénéité d’espace et
de temps. Le garant du texte est la voix énonciative du récit qui témoigne, selonMarc
Moura2, d’une position marginale de la société africaine et/ou occidentale. Ce lieu
périphérique incite la voix énonciative à un retrait critique en vue des contraintes
et dysfonctionnements au sein des sociétés africaines et occidentales. La mise en
scène de la voix énonciative dans les œuvres nous a clarifié qu’elle est située sur
une frontière et qu’elle reflète ainsi l’identité frontalière des protagonistes.

L’analyse de la scénographie nous a ouvert la voie à l’examen et à la définition des
formes et constructions identitaires au niveau des protagonistes ainsi qu’au niveau
des pays africains et occidentaux. D’abord, nous avons eu recours aux théories
postcoloniales d’Homi K. Bhabha3 et Frantz Fanon4 sur la construction de l’identité
coloniale. Celles-ci ont été le point de départ pour expliquer la théorie des sciences
sociales de l’habitus de Pierre Bourdieu5. En particulier, l’habitus clivé nous a servi
de mécanisme identitaire pour expliquer théoriquement le phénomène de l’identité
frontalière que nous exposerons dans les lignes suivantes. Au cours de notre étude,

1. Maingueneau 2004.
2. Moura 1999b.
3. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007.
4. Fanon et Jeanson 1952.
5. Bourdieu 1972.

247



Conclusion générale

la notion d’ « identité frontalière »6, forgée par l’écrivaine camerounaise Léonora
Miano, a été mise en lumière sous tous ses aspects. Miano fait référence à l’identité-
rhizome qui fait partie de la métaphore végétale des philosophes Gilles Deleuze
et Félix Guattari7. Elle souligne qu’il n’est pas possible d’attacher sa conception de
l’identité à un seul groupe d’appartenance ou de référence. Miano nous livre ainsi
une image d’une multi-appartenance qui précise l’essence d’une identité frontalière,
oscillant entre identité et altérité.

À partir de cette base théorique, la quête identitaire des protagonistes postcoloniaux
et des œuvres postmigratoires s’est déroulée, dans la deuxième partie de notre
étude, entre les deux pôles « partir » et « arriver ».

« Partir » était en rapport avec les notions de « fuite » et de « rupture », mais à la fois
avec « découverte », « aventure » et « rêve ». L’aventure migratoire du narrateur de
Maman je reviens bientôt8 nous a évoquée surtout à un rite d’initiation. À première vue,
il semblait s’agir d’un rite de passage d’un jeune homme qui est invité par sa société
congolaise à manifester ainsi sa valeur. Mais il se révélait que les nouvelles identités
frontalières postcoloniales n’ont pas seulement des sentiments d’appartenance à
leur pays natal sur le continent africain. Grâce aux voyages, ils développent des
imaginaires renouvelés du départ, du passage et de la frontière. De ce fait, ils
constituent également des identifications locales et transnationales ainsi que des
conceptions primordiales de la nation. Pendant leur quête d’identité, l’habitus sert
de mécanisme identitaire et saisit leur dynamique. Ainsi, l’habitus clivé s’ouvre aux
transformations et témoigne de l’intensité des stades de la transformation identitaire.
Par conséquent, pour les protagonistes postcoloniaux, l’habitus clivé est l’expression
d’un côté, du tourment identitaire, le désespoir, le déchirement intérieur, le doute et
la douleur. D’un autre côté, il symbolise le changement, la transformation, l’espoir
et le mouvement identitaire. Il en résulte que les déclencheurs d’un habitus clivé
sont non seulement la quête identitaire, mais aussi le sujet né de la postcolonie,
mobile et transmigratoire. Lors d’une crise identitaire, les nouveaux marqueurs
identitaires font donc office de novateurs pour l’évolution d’un habitus clivé.

«Arriver » fait référence à l’orientation identitaire des sujets postmigratoires. Ils
aspirent à recevoir le salut de l’âme, à vivre en paix et d’être reconnu dans leur
différence culturelle par l’Autre. En effet, ils parviennent à reconstruire leurs êtres
disloqués à travers leur mobilité et leurs expériences entre le monde africain et
occidental ou seulement au sein de la ville de Paris. Les sujets postmigratoires
présentent donc aussi une mentalité transmigratoire, tout comme les sujets post-

6. Miano 2012.
7. Deleuze 1989.
8. Itoua-Ndinga 2014.

248



1. Résumé et résultat

coloniaux. C’est ainsi que Catherine Mazauric9 définit l’identité frontalière en tant
qu’expression de la liberté sans réserve de circulation entre les continents et dans les
espaces étatiques européens. Les stratégies et tactiques identitaires sont réajustées
d’une manière dynamique et flexible aussi bien de la part du sujet postcolonial que
de la part du sujet postmigratoire.

Les deux catégories « partir » et « arriver » reflètent l’oscillation des sujets postcolo-
niales et des sujets postmigratoires entre la différenciation et la délimitation ainsi
que l’assimilation et le conformisme. Dans ce contexte, la notion de frontière10
met en relief la vie des identités frontalières qui se déroule entre deux positions
aussi bien au niveau géographique et politique qu’au niveau culturel et social. La
frontière, à la fois l’expression de l’hybridité culturelle, est ainsi un symbole pour
la négociation en permanence des identités frontalières de la frontière. Par consé-
quent, nous avons représenté les identités frontalières en tant que ‘traducteurs
culturels’, puisque leur vie est liée aux bouleversements coloniaux et postcoloniaux
ainsi qu’aux mouvements migratoires. De plus, nous avons remarqué les identités
frontalières des romans aussi bien postcoloniaux que postmigratoires témoignent
d’une expérience transnationale. Cette expérience se manifeste par un individu ou
un groupe qui établit des liens avec des réseaux diasporiques. Elle est accompagnée
par une déconstruction des identifications d’un individu ou d’un groupe avec des
groupes ayant la même nationalité, une langue et une religion commune11.

Mais la frontière est à la fois un symbole qui lie le présent avec le passé. Dans notre
étude, cette liaison est évoquée par le concept de lamelancholia africana, introduit par
Nathalie Etoké12. Selon Etoké, cette forme particulière de mélancolie est enracinée
dans la traite négrière, l’esclavage, la colonisation et la postcolonisation. Elle fait
référence au sentiment de la perte, au deuil, à la désillusion et au déchirement
intérieur13. Mais, paradoxalement, cette mélancholia africana se révèle thérapeutique
et réparatrice, parce que la douleur implique la transformation de soi, l’action et la
liberté14. Par conséquent, la melancholia africana mène surtout chez les protagonistes
postcoloniaux à la résistance et à la transformation de l’habitus. C’est ainsi que les
stratégies identitaires se prolongent en stratégies de survie. Les identités frontalières
commencent à renaître libres et combatives.

9. Mazauric 2012.
10. Dans ce contexte, nous renvoyons aux résultats de l’analyse de la scénographie de la postcolonie.

Nous y avons déjà constaté une ‚esthétique de la résistance’ de la part la voix énonciative et une
‚herméneutique de l’hybridité’ (voir dans le document p. 50).

11. Cf. Thomas et al. 2013, p. 27.
12. Etoké 2010.
13. Cf. Etoké 2010, p. 28s.
14. Ibid., p. 14.

249



Conclusion générale

Dans la troisième partie de notre étude, nous avons mis la notion de « frontière » en
rapport avec l’identité culturelle collective et l’identité nationale. Nous avons entamé
l’analyse à partir de l’hypothèse que l’immigré africain est perçu en tant que menace
contre l’identité nationale contemporaine. Au cours de l’analyse nous avons donc
constaté que le rejet, le racisme et la xénophobie contre lui et contre sa descendance
sont l’expression d’une crise identitaire profonde de l’Afrique subsaharienne et de
l’Europe. Nous avons surtout découvert que ces aspects symbolisent les obstacles et
les ‘frontières’ que les protagonistes des romans postcoloniaux et postmigratoires
doivent passer et surmonter, au niveau individuel et collectif. Les trois facteurs qui
y étaient décisifs pour déterminer l’identité culturelle étaient la mémoire collective
et culturelle, la translatio et la mentalité. Dans notre étude, les collectivités analysées
à partir des œuvres choisies, représentent exemplairement la différence culturelle
des pays en Afrique subsaharienne ou en France.

À travers le premier facteur, la mémoire collective et culturelle, nous avons constaté
que quelques protagonistes, par exemple d’une collectivité africaine, se servent
également des stratégies de survie. Celles-ci font en sorte que les protagonistes
surmontent des traumatismes du passé colonial et esclavagiste, ancrés dans les
mémoires collectives et culturelles des pays africains. Par conséquent, l’habitus ne
fait pas seulement office d’un mécanisme identitaire, mais aussi d’un mécanisme
de défense psychique et physique. Par exemple, bien que la doyenne Ié du roman
postcolonial L’intérieur de la Nuit15 se dirige contre les idées innovatrices d’Ayané –
l’identité frontalière – Ié refuse également l’ingérence d’Isilo, le chef des rebelles et
fait ainsi le mieux possible obstacle à ses projets. Il en ressort qu’Ié prend soin de
l’avenir du clan en protégeant ses membres, ses traditions et ses valeurs. Le premier
facteur vise donc vers l’avenir d’une collectivité en prenant en considération son
passé. Le roman postmigratoire Le Roman de Pauline16 nous donne l’autre exemple.
À travers la notion nègre, prononcée dans le cours de la professeur Mademoiselle
Mathilde, l’auteur Calixthe Beyala évoque que la mémoire collective des Afrodes-
cendants n’est pas conforme à la mémoire culturelle des Français blancs. Pour les
Afrodescendants, il est donc indispensable qu’ils puissent également assumer le
passé colonial et esclavagiste au cadre scolaire.

Le deuxième facteur, la translatio a été déduit du concept de la parrêsia de Foucault.
Grâce à la translatio, les traducteurs et les intermédiaires culturels établissent avec
l’interlocuteur un nouveau pacte de compréhension mutuelle. Dans chaque œuvre
analysée, la prononciation de la vérité par les voix énonciatives ainsi que leur prise
de risque à dire la ‘vérité’ se révèlent libératrices17 : «Vérité qui veut comprendre

15. Miano 2005.
16. Beyala 2009.
17. Cf. Etoké 2010, p. 92.

250



1. Résumé et résultat

l’Histoire qui l’a produite, afin de se réapproprier sa destinée et de s’inventer un
avenir. Vérité qui se propose plus qu’elle ne s’impose, pour inviter à la création
d’une autre vision du monde »18. Les traducteurs et intermédiaires deviennent ainsi
les agents d’une nouvelle Histoire. Dans Ces âmes chagrines19, il y a, par exemple, le
généreux protagoniste, Maxime, qui ouvre le cœur et les yeux de son demi-frère
Antoine. Maxime l’aide afin qu’il puisse accepter ses origines africaines et son être
frontalier. Maxime est donc le dépositaire des liens familiaux et fait office ainsi d’un
lien entre le passé et le présent.

Le troisième facteur, la mentalité, nous a fait découvrir les stratégies subversives,
appliquées par les protagonistes postcoloniaux et postmigratoires. Les stratégies
subversives font partie des stratégies de survie. En changeant les structures actuelles,
elles sont associées à l’existence des protagonistes. Les stratégies se manifestent
surtout par la révélation des dysfonctionnements sociaux. En particulier, la femme
africaine se révèle subversive ce qui renforce sa fonction en tant que moteur de la
société africaine. L’écrivaine camerounaise Léonora Miano, produit dans ses œuvres
des corps féminins qui sont « habités par une énergie masculine (autoritaire, froide,
courageuse…), et des corps masculins perturbés par le féminin (pleurs, crainte,
usage hystérique de la violence)20 ». Par conséquent, elle démontre que même
l’identité sexuelle des personnages est frontalière et réside dans l’entre-deux.

La mentalité est l’expression aussi bien des dynamiques identitaires individuelles
et collectives que du franchissement des frontières identitaires. Pour les protago-
nistes postcoloniaux et les protagonistes postmigratoires, la mentalité est basée en
majeure partie sur une conscience diasporique. Cette conscience se révèle flexible et
ouverte. Selon Etoké, la conscience diasporique est non seulement liée à la mémoire,
mais elle est surtout « un sentiment d’appartenance qui contribue à une plénitude
existentielle »21. Au sein de la conscience diasporique, la douleur est intégrée en tant
que partie de la melancholia africana. Nathalie Etoké considère la douleur « comme
catalysateur de liberté et non comme facteur de victimisation »22. Par conséquent, la
conscience diasporique prône la réconciliation entre le Blanc et le Noir en encoura-
geant la diversité culturelle. Car pour elle, « la douleur n’a ni couleur, ni frontière »23.
Ainsi, elle prévient : «Déshumaniser l’Autre, c’est se déshumaniser soi-même »24.
Dans ce sens, Etoké écrit : « Si la conscience diasporique était une langue, elle serait

18. Etoké 2010, p. 8.
19. Alem 2002.
20. Miano 2012, p. 31.
21. Etoké 2010, p. 33.
22. Ibid.
23. Ibid., p. 10.
24. Ibid., p. 36.

251



Conclusion générale

la langue de l’Autre devenue Nôtre »25. De plus, Etoké met la conscience diaspo-
rique au même rang que le jazz, c’est-à-dire à ce mélange d’un héritage africain et
d’instruments européens. Ainsi, elle souligne la dissonance et l’alternance entre
l’harmonie et la disharmonie qui se fondent l’une dans l’autre. Pour elle, le jazz, ici
alors suppléant pour la conscience diasporique, invente une identité flexible qui
prône à la fois le pardon et la promesse d’avenir26. L’expérience commune est donc
davantage mise en exergue que la couleur.

L’idée de la conscience diasporique de Nathalie Etoké atteste également notre hy-
pothèse, que nous avons avancé au début de la troisième partie de notre étude.
Les analyses de notre étude ont démontré qu’à un certain moment dans le passé,
les constructions des identités nationales ne se sont plus ajustées aux dynamiques
culturelles des sociétés actuelles27. Par conséquent, le concept de la conscience
diasporique anime à « franchir les frontières de l’identité nationale ». Il renforce
également notre appel résumant la conclusion de la troisième partie : « faire vivre
la différence culturelle ».

La «différence culturelle »28 s’articule pour Bhabha aussi bien par les processus
d’interactions que par les processus d’articulations culturelles différentes. Ces pro-
cessus sont décisifs en contribuant à la construction d’un tiers-espace qui permet
l’émergence d’autres positions29.

Dans le cadre de notre étude, ces processus d’échanges et d’hybridité ont été ana-
lysés sous le sujet de « négociations de la frontière », particulièrement à partir du
phénomène des traducteurs et intermédiaires culturels. Selon Bhabha, l’acte de la
traduction culturelle réfute l’idée d’une culture originaire et essentialiste. Il révèle
que toutes les formes de culture sont prises dans un processus incessant d’hybrida-
tion. Les processus d’hybridité culturelle font naître selon Bhabha « quelque chose
de différent, quelque chose de neuf, que l’on ne peut reconnaître, un nouveau terrain
de négociation du sens et de la représentation »30.

En prenant position à l’égard des processus de transformation culturelle dans les so-
ciétés occidentales contemporaines, Bhabha se délimite cependant avec véhémence
du terme «diversité culturelle ». Il lie avec ce concept une rhétorique radicale des
Occidentaux de la séparation et de la pureté culturelle. Cependant, selon Bhabha,
la différence culturelle néglige la différence des contextes historiques et sociaux des
personnes migrées. Avec ce concept, il met en question l’existence d’une identité

25. Ibid., p. 34.
26. Cf. Etoké 2010, p. 34s.
27. Cf. Diene 2010.
28. Bhabha 2006.
29. Cf. Ibid.
30. Rutherford 1990.

252



1. Résumé et résultat

collective unique. Il renforce l’importance de la position liminale où la culture est
produite comme différence. Cela signifie qu’il s’agit d’un espace productif qui donne
naissance à un « esprit de différence ou d’altérité »31.

Bhabha se prononce également contre l’utilisation du terme «multiculturalisme »32,
parce qu’il y suggère un contrôle et une dissémination de la culture dominante en
vue de l’articulation de la différence culturelle en installant un consensus, à savoir
une norme33.

Si nous mettons le concept de la différence culturelle en corrélation avec le concept
de l’identité rhizome, à savoir avec la métaphore végétale de Gilles Deleuze et de Félix
Guattarri, introduite dans la première partie de notre étude, nous y remarquons
deux faits. Premièrement, il devient visible que les deux concepts ont de partage
les fortes tensions identitaires. Ces tensions sont donc l’expression de la prégnance
de la question identitaire en Afrique et en France. Deuxièmement, la culture et
l’identité sont exposées comme une chose dynamique et interactionnelle. Ce dernier
fait explique que nous avons fait référence à l’identité nationale comme une chose
fixée et rigide. Particulièrement dans la troisième partie, nous avons démontré que
la notion d’identité nationale indique qu’elle met des frontières et enferme les sociétés
aussi bien en Afrique qu’en France dans des expressions définitives.

Dans notre étude, les Afrodescendants représentent le groupe qui a des difficultés à
se reconnaître dans l’Histoire nationale sur le territoire français. À travers l’analyse
de la troisième partie de notre étude, nous avons constaté qu’ils ne se reconnaissent
pas dans les emblèmes de la nation française qui ne portent pas leur empreinte. Pour
fuir à cette réalité, ils se sont inventés un ancrage, c’est-à-dire un territoire mental
que Léonora Miano appelle «Afropea »34. Il se réfère ainsi à « un lieu immatériel,
intérieur, où les traditions, les mémoires, les cultures dont ils sont dépositaires,
s’épousent, chacune ayant la même valeur »35. Miano prône ce concept en tant que
dépassement des vieilles rancœurs et en tant qu’acte libérateur du dominé en vue du
dominant. Il est à la fois un acte valorisant des racines africaines parentales, opposé
au mépris des Français blancs dont leurs parents ont souvent dû souffrir36. Dans le

31. Ibid.
32. Ibid.
33. Au cadre de notre étude, nous travaillons en majeure partie avec les terminologies et concepts

culturels, établis par Homi K. Bhabha. Pour nous focaliser sur ses théories autour de l’hybridité
culturelle, nous évitons l’application d’autres terminologies, partiellement utilisées d’une manière
contradictoire, comme « interculturalisme », «multiculturalisme » ou « transculturalisme ». Mais
pour une littérature complémentaire, l’étude suivante peut être utile : Dupuy, François Ousmane
(2018) : Inter- und transkulturelle Vermittlung zwischen Afrika und Europa : Die literarische Übersetzung
als Schwerpunkt. Berlin : Erich Schmitt Verlag.

34. Miano 2012, p. 86.
35. Ibid.
36. Cf. Miano 2012, p. 86.

253



Conclusion générale

cadre de notre étude, Afropea est donc non seulement un lieu utopique, mais aussi
la réalisation du tiers espace d’Homi K. Bhabha. Ainsi, Afropea est l’expression de
l’hybridité culturelle des «Afropéens »37, c’est-à-dire ces personnes Afro-européens.
Elle met ainsi un nouveau sentiment de liberté et d’indépendance en relief. Comme
concept post-national, elle symbolise ainsi la reconnaissance de leur appartenance à
l’Europe. L’Afropea est ainsi à la fois la transformation du substrat européen en vue
d’un futur positif et plus réaliste qui est en train de naître.

Dans les œuvres étudiées, les « enfants de la postcolonie » montrent à travers la
voix énonciative comment les protagonistes partent en voyage, physiquement et
psychiquement, pour trouver leur manière propre d’être français. Au cours de leur
voyage, les voix énonciatives dénoncent souvent les dysfonctionnements sociaux et
leurs conditions de vie misérables. Les « enfants terribles » brisent ainsi le silence et
lèvent leurs voix à cause des raisons diverses : D’abord, les auteurs entreprennent un
travail de mémoire à partir de leurs œuvres, parce qu’ils exhument et réhabilitent les
figures, concernés par le passé colonialiste et esclavagiste pour guérir les blessures
historiques et les mémoires douloureuses. En même temps, ils essayent de décons-
truire leurs héros et les images stéréotypées d’une Afrique et d’une France dépassée.
Selon notre analyse, ils créent grâce à une nouvelle poétique narrative expressive,
non seulement les identités frontalières, mais ils promeuvent aussi l’image d’une
Afrique et d’une France qui est en train de se renouveler. Bien que nous saisissions
l’Afropea en tant que concept post-national, les Afrodescendants de nos œuvres
commencent à sortir de leur position marginale. Comme identités frontalières, ils
veulent également être une part de la narration nationale. C’est-à-dire, ils veulent
être valorisés et exposer ce qui fait d’eux des Franco-Africains. Cependant, ils vivent
l’Afrique par des modalités différentes de celles en vigueur sur le continent originel
ainsi que chez les immigrés de l’Afrique subsaharienne de la première génération à
Paris. Ils redéfinissent ainsi la notion occidentale de « frontière » en tant que lieu
de médiation et de négation. Ceci témoigne d’une émergence d’une conscience de
soi plus saine et de l’abandon de l’utopie d’une pureté identitaire. En particulier,
la dernière œuvre postmigratoire dans notre corpus, Le Roman de Pauline38, offre
une décentralisation de l’Afrique en tant qu’espace de la construction identitaire.
L’ « habitus clivé » en tant que mécanisme identitaire offre donc une rupture avec
des conceptions étriquées de l’identité et avec le repli sur les appartenances natio-
nales ou régionales au sens strict. Il offre plutôt une transcendance de conceptions
occidentales de la nation et de la race.

Les « enfants de la postcolonie » dessinent une Afrique aussi bien urbanisée et cos-
mopolite que rurale, qui est en train de devenir dans leurs visions un acteur de la

37. Miano 2012, p. 84s.
38. Beyala 2009.

254



1. Résumé et résultat

mondialisation. L’esthétique postcoloniale et postmoderne de leurs textes révèle
le dépassement des binarismes réducteurs entre l’Afrique et l’Occident. Cette nou-
velle complexité se manifeste en trois étapes : premièrement, dans la scénographie
hétérogène, en particulier compte tenu les lieux représentés, les biographies des pro-
tagonistes, l’insistance des voix énonciatives et le lacis des références très ramifiées.
Deuxièmement, le contenu, à savoir la quête identitaire se révèle pour les marginaux
des sociétés africaines et occidentales des œuvres analysées, douloureuse et éclai-
rante, et pour le lecteur instructif, d’unemanière didactique. Troisièmement, l’oralité,
marquée par exemple par les griots ou par les mythes et contes, se transforme dans
les œuvres des auteurs en « intermédialité »39. Un élément clé de l’intermédialité
au sein de notre étude a été le jazz, par exemple dans Cola Cola Jazz ou au sein du
concept de la melancholia africana.

Le roman afro-français des enfants de la postcolonie permet donc une restructura-
tion sans limite et une subversion des conventions du constructivisme identitaire.
Cette constatation est due à notre analyse de nos romans différents ainsi qu’aux
constructions identitaires et habituelles qui y sont inhérentes. Ici, le mimétisme est
une invitation à la rupture avec la réalité. Par conséquent, le roman afro-français
ouvre en tant que reflet de la réalité, d’un côté, l’espace à la critique et de l’autre,
l’espace à la réflexion. Nous identifions cette nouvelle esthétique romanesque, à
savoir l’alternance entre l’adaptation et la mimésis, en tant que singularité du roman
franco-africain diasporique des enfants de la postcolonie. Cet aspect se manifeste par
exemple dans les allusions intertextuelles, dans l’utilisation du langage familier et
dans le contexte socio-culturel des héros et héroïnes.

Dans ce contexte, nous revenons sur le motif de l’ «Afrique(s)-sur-Seine » dont la
philosophie s’épanouit également dans le concept d’«Afropolitanisme »40 d’Achille
Mbembe. Dans Sortir de la grande nuit41 Mbembe nous rappelle que les Afropo-
litains (ou Négropolitains) étaient déjà des écrivains des années 1960 jusqu’aux
années 1980 comme Sony Labou Tansi et Yambo Oulouguem. Mais contrairement
à cette ancienne ère d’afropolitanisme, le deuxième moment de l’afropolitanisme
correspond à l’entrée de l’Afrique dans un nouvel âge de passage, de dispersion et

39. Grâce aux progrès rapides et perpétuels de nouvelles technologies d’information, les écritures
intermédiales prennent de l’importance. Robert Fotsing Mangoua a découvert que la littérature est
capable d’établir une liaison entre des anciens médias et des médias contemporains au sein de ses
textes. Selon Mangoua, cette interaction intermédiale mène à une ouverture pour intégrer d’autres
expériences sensuelles, physiques et psychiques. [Fotsing Mangoua, Robert : ” De l’intermédialité
comme approche féconde du texte francophohne ”. Dans : Synergies Afriques des Grands Lacs 3, 2014,pp.
127-141.] Voir aussi : Gehrmann, Susanne et Dotsé Yigbe (éds.). Créativité intermédiatique au Togo et
dans la diaspora togolaise. Berlin : LIT Verlag 2015.

40. Mbembe et al. 2013.
41. Ibid.

255



Conclusion générale

de circulation42. Dans son texte théorique «Afropolitanism»43, Mbembe écrit que
l’afropolitanisme n’est pas la même chose que le panafricanisme ou la négritude.
Pour lui, l’afropolitanisme est une sensibilité culturelle, historique et esthétique,
c’est-à-dire une façon d’être dans le monde :

It is a way of being in the world, refusing on principle any form of victim identity
— which does not mean that it is not aware of the injustice and violence inflicted
on the continent and its people by the law of the world. It is also a political
and cultural stance in relation to nation, to race and to the issue of difference
in general44.

Avec son récit, Mbembe vise à créer, également comme Léonora Miano et son texte
théoriqueHabiter la frontière, une nouvelle façon de penser. Dès lors, nous constatons
que les deux écrivains et essayistes d’origine camerounaise partagent l’idée d’une
pensée de la rencontre et d’un mouvement45. Ainsi, aussi bien la « pensée de circula-
tion »46 de Mbembe et la « pensée de la frontière » de Miano s’articulent autour des
constructions identitaires cosmopolites et des imaginaires culturels. Mais Mbembe
délimite la conception d’Afropolitanisme de celle de l’Afropéanisme :

Afropéanisme est donc, au moins à mes yeux, un concept très « francophone »,
très typique de la problématique française de l’assimilation [...]. Notre différent
tout comme notre « relation » (Glissant), c’est le monde47.

En se référant à Édouard Glissant et ses concepts de la créolisation, de la poétique
de la relation48 ou du Tout-Monde49, Mbembe renforce qu’il saisit le différent , tout
comme Glissant, d’un point de vue plus vaste. Cependant, Mbembe et Miano ont
en commun leurs idées conceptuelles basées sur leurs parcours personnels50. Dans
Afropéanisme, identités frontalières et afropolitanisme, Alice Lefilleul écrit qu’ils sai-
sissent dans leurs discours l’apport des cultures européennes et y ajoutent celles
des cultures africaines, mais aussi par exemple celles des cultures caribéennes ou
états-uniennes51. Ils ancrent leurs réflexions dans le continent africain et ses dia-
sporas contemporaines, à savoir dans une réalité hybride et transfrontalière sans

42. Cf. Mbembe et al. 2013, p. 224.
43. Mbembe 2007.
44. Mbembe 2007, p. 30.
45. Cf. Lefilleul, Alice 2014.
46. Mbembe 2013.
47. Mbembe 2015, p. 105.
48. Glissant 1990.
49. Glissant 1997.
50. Dans Habiter la frontière elle écrit : « Je suis une Afro-occidentale parfaitement assumée, refusant de

choisir entre ma part africaine et ma part occidentale. […] Il me semble que ce que j’affirme pour
moi- même est bel et bien la réalité actuelle de ma terre natale. […] être un africain, de nos jours,
c’est être un hybride culturel. C’est habiter la frontière. » (Miano 2012, p. 28).

51. Cf. Lefilleul 2014.

256



1. Résumé et résultat

développer une pensée afro-centriste ou afro-radicale. Ils perçoivent le monde d’au-
jourd’hui comme une relation permanente avec l’Autre52. À travers leur pensée
de la circulation qui fait office d’un support de la construction identitaire, ils font
allusion à l’idée pré-coloniale de la mobilité en Afrique53. Ainsi, ils mettent en
scène l’Afropolitanisme et l’Afropéanisme comme une continuité d’une mobilité
présente sur le continent africain depuis l’époque pré-coloniale54. Par le processus
de créolisation des cultures africaines, le rapport avec l’Autre a ainsi eu lieu avant la
colonisation. Les échanges culturels, sociétaux et commerciaux y étaient prédomi-
nants55. Par conséquent, Miano continue de souligner que la frontière et la fixité
sont des produits des répercussions coloniales56.

À travers L’intérieur de la Nuit57, notre étude a repris des structures culturelles et so-
ciétales qui remontent à l’époque pré-coloniale afin d’en saisir les nouveaux concepts
identitaires contemporains. Pour cet objectif, nous avons eumême recours aux thèses
afro-centristes de Cheikh Anta Diop pour y créer d’un côté, au niveau collectif des
concepts dynamiques et cosmopolites des sociétés contemporaines. D’un autre côté,
nous avons eu l’objectif de saisir à un niveau individuel, des identités multiples et
hybrides, en particulier des identités frontalières. De plus, nous avons démontré
que non seulement l’Europe est un continent, forgé d’une différence culturelle pro-
gressive, mais nous avons aussi évoqué que les migrations se dirigent en direction
de l’Afrique, par exemple de l’Europe, duMoyen-Orient et de l’Asie en tant que terre
d’accueil d’une grande variété de cultures. D’ailleurs, cette pensée de circulation
est également soutenue par d’autres auteurs de la génération enfants de la postcolonie
vivant dans les diasporas africaines. Il y a par exemple Abdourahman A. Waberi qui
s’est dédié au thème du nomadisme ou Alain Mabanckou qui revendique dans l’ou-
vrage collectif « L’Afrique qui vient »58 une hybridité africaine59. Nous découvrons
donc dans ce mouvement un changement de paradigme vers une littérature que
nous pourrions dénommer ‘littérature de la post-postcolonie’, puisque la pensée

52. Ibid.
53. Ibid.
54. Ibid.
55. Dans La Saison de l’ombre, apparu en 2013, Miano rétablit à travers son intrigue l’historicité de la

mobilité et de la circulation, en redessinant les voies d’échanges locales et les conflits entre des
collectivités différentes qui ont renforcé les intentions impérialistes, esclavagistes et colonialistes des
Occidentaux.

56. Cf. Lefilleul 2014.
57. Miano 2005.
58. Le Bris et Mabanckou 2013.
59. Cette œuvre, dirigée par Alain Mabanckou et Michel Le Bris, rassemble des auteurs comme entre

autres Léonora Miano, Wilfried N’Sondé, Mia Couto, ou encore Mackenzy Orcel, écrivain haïtien.
Leur dénominateur commun est un lien d’appartenance au continent africain. Ils ne font pas part
entre la couleur de peau, les lieux de vie et les sujets, mais ils choisissent le cosmopolitisme ainsi que
les pensées afropéennes et afropolitaines comme paradigme central.

257



Conclusion générale

binaire semble complètement évincée. Les jeunes Afrodescendants dans les romans
ne s’identifient plus en tant que marginaux.

2. Regards croisés

Le concept de l’hybridité culturelle d’Homi K. Bhabha60 présente non seulement des
chances, mais aussi des risques. Cette théorie, appliquée dans le cadre de notre étude
en tant que théorie anti-essentialiste, recèle le grand danger de provoquer l’effet
contraire. Dans ce qui suit, nous énumérons les critiques des jeunes sociologues,
anthropologues et psychologues et les comparons avec notre étude.

Dans Questioning Hybridity, Postcolonialism and Globalization61., Amar Acheraiou
critique que Bhabha néglige un point central dans sa théorie en ignorant l’origine
du terme hybridité 62. Celui provient des associations biologiques négatives, surtout
par rapport à la race et au racisme. Cette lacune a pour contrecoup que Bhabha
omet, selon Acheraiou, les personnes qui sont des ‘hybrides biologiques’. Pour lui,
l’hybridité ou le tiers espace représente, contrairement à ce que Bhabha propose, un
espace du rejet et de l’impossibilité, au lieu d’un espace de l’émancipation sociale et
raciale63. Arif Dirlik souligne ainsi la tendance du théoricien postcolonial de niveler
la différence culturelle, par exemple entre les cultures africaines, caribéennes ou sud-
asiatiques sous le terme de l’hybridité64. JanNederveen Pieterse rajoute que l’hybridité
est au contexte de la mondialisation pour lui un synonyme de l’homogénéisation,
de modernisation et de l’occidentalisation65.

Pour relativiser ces critiques, nous rappelons de nouveau qu’il faut situer la théorie
de Bhabha au contexte de sa genèse, surtout en vue des sociétés anglophones (post-)
coloniales en Inde66. Notre étude saisit particulièrement la malléabilité de ce concept
et place l’analyse en conséquence dans un cadre spécifique ‘afro-français’. Celui-ci
est accompagné d’une scénographie ‘de la postcolonie’ dont l’applicabilité oscille
dans un tiers espace, c’est-à-dire entre réalité et utopie67. Cependant, nous reprenons
les effets du racisme et des stéréotypes sur les sujets postcoloniaux et les sujets
postmigratoires par les théories d’Edward Saïd et de Stuart Hall pour souligner

60. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007.
61. Acheraiou 2011.
62. Cf. Acheraiou 2011, p. 129.
63. Ibid.
64. Cf. Dirlik 1997, pp. ix.
65. Cf. Nederveen Pieterse 2004.
66. Cf. Bhabha, H. K. e. F. B. 2007.
67. Il s’agit d’une utopie, si l’on saisit Afropea en tant que territoire culturel idéal à s’inventer. Il exprime

ainsi à la fois la possibilité de fuite face à la réalité.

258



2. Regards croisés

l’actualité socioculturelle de ce travail. À la fin de ce chapitre, nous référons à
d’autres littératures afro-diasporiques dont les thématiques littéraires sont très
similaires. L’objectif est de manifester que les auteurs afro-français de cette étude
abordent des thèmes qui suscitent pareillement une identification par exemple des
auteurs afro-anglais ou afro-américains.

La théorie de l’habitus de Pierre Bourdieu a fait l’objet de plusieurs controverses
comme elle est perçue avant tout comme un concept fataliste et déterministe. Cer-
tains critiques comme Annie Ernaux68 décrivent l’habitus comme un système de
frontières qui tente de retracer les lois et les dynamismes au sein des sociétés mo-
dernes dont les processus ne sont pas prouvés. Mais la nouveauté de la théorie
de Bourdieu s’origine dans la description des mécanismes des goûts et des styles
de vies dans la société française à partir des années 1970 en intégrant la distinction
comme facteur décisif du jugement social. Bourdieu a fait surtout la nourriture objet
de ses recherches scientifiques comme elle situe le point dans l’univers social où
l’individu séjourne. Aujourd’hui, la distinction, grâce à la nourriture est encore
possible. Cependant, les différences entre classe moyenne et classe supérieure sont
devenues plus fines à cause de la mondialisation, le néoliberalisme et les hybrida-
tions. Dans notre étude qui examine majoritairement la classe inférieure, à savoir
celle des marginaux, une séparation symbolique entre les classes sociales aussi bien
en France qu’en Afrique subsaharienne, est ainsi encore possible ce qui accentue la
pertinence de la théorie de Bourdieu.

Pour revenir brièvement à la question initiale si les enfants de la postcolonie restent liés
à leurs origines africaines, nous constatons à la fin de l’étude qu’ils restent en effet
travaillés par une empreinte subsaharienne qui demeure, malgré des expressions
de façon différentes, un élément fondamental. Cette observation souligne le fait que
nous avons choisi la dénomination « afro-française » pour qualifier leur littérature et
leur écriture69. Donc, bien qu’ils essayent d’établir une démarcation aux générations
littéraires précédentes, par exemple à cette littérature engagée des Afropolitains ou
même à la génération des ‘pères de la Négritude’, et travaillent à effacer les traces des
prédécesseurs établis, comme par exemple autour d’Aimé Césaire et de Mongo Beti,
ils continuent paradoxalement de lutter pour le droit d’être entendu à travers leurs
énoncés de manière provocante. Ils revendiquent ainsi l’attention, en particulier
celle des Occidentaux, sur leur propre discours. Par exemple, par analogie avec la
notion de « négritude », Calixthe Beyala forge le terme « féminitude » dans Femme

68. Cf. Ernaux 2013, p. 192
69. Il se comporte de manière similaire avec la notion d’Afrodescendant. Pour Miano, celui-ci « reconnaît

et célèbre l’Afrique comme fondement identitaire essentiel, sinon unique. Il n’est pas la négation
d’autres apports, mais la reconnaissance du fait que, sur les plans symboliques et intimes, les cultures
en question présentent de nombreux traits subsahariens » (Miano 2012, p. 120).

259



Conclusion générale

nue, femme noire70. D’après Beyala, il est l’expression de la femme africaine qui veut
l’amour, le travail et la liberté sans exclure la maternité. Ainsi, Beyala prône une
libération de la femme passant par une réappropriation de son corps par elle-même.
À cette littérature féminine et féministe de Calixthe Beyala se joignent entre autres
Léonora Miano71 et Fatou Diome72.

Nous dressons le bilan suivant : Malgré leur être hybride en tant qu’auteurs afro-
français dont nous situons l’écriture dans un tiers espace, il ne s’agit pas, du moins
pour le cas des auteurs choisis pour notre corpus, d’un «désengagement »73 litté-
raire. Sous cet aspect, nous ne partageons pas l’idéede Jacques Chevrier qui associe
le désengagement littéraire des auteurs africains exilés à son concept de «migri-
tude »74. D’après Chevrier, le terme «migritude » représente un mélange de mi-
gration et de négritude. Le concept inclut les écrivains africains dont l’exil induit
leur production littéraire. Ils cherchent leur légitimité littéraire par un désengage-
ment de leur culture d’origine et de leur culture d’accueil pour s’inscrire dans un
tiers espace75. Pour soutenir notre constat, nous nous référons à des auteurs comme
Huguette Nganga Massanga et Kangni Alem qui sont retournés dans leur pays
natal. En particulier Alem s’engage pour des meilleures conditions de production
d’une littérature africaine au Togo, même en prenant en considération des langues
nationales africaines76.

Cependant, pour rester dans les limites de notre étude, nous ne suivrons pas ici
la piste d’une définition de leur identité littéraire. Dans les dernières années, ceci
constitue un nouveau et grand champ de recherche où par exemple la sociologie de
la littérature est située. Les méthodes qui y adhèrent sont le « champ littéraire »77

de Pierre Bourdieu et la « posture »78 de Jérôme Meizoz. À partir du concept de
champ littéraire, Pierre Bourdieu évoque que les créateurs de textes littéraires ne
sont pas capables d’échapper aux contraintes qui régissent le monde social79. Selon
Bourdieu, les acteurs du champ littéraire ne sont que les exécutants inconscients
des mécanismes structurels de domination80. Alors que Bourdieu examine à partir

70. Beyala, Calixthe : Femme nue, femme noire. Paris : Albin Michel 2003.
71. Voir Miano, Léonora : Contours du jour qui vient. Paris : Pocket 2006.
72. Voir Diome, Fatou : Celles qui attendent. Paris : J’ai lu 2010.
73. Chevrier 2004, p. 99.
74. Ibid., p. 96.
75. Cf. Ibid. pp. 96-99.
76. Cf. Gehrmann, S. & Yigbe, D. 2015, pp. 257ss.
77. Bourdieu 1998.
78. Meizoz, Jérôme. Postures littéraires. Mises en scène modernes de l’auteur. Genève : Slatkine 2007.
79. À l’origine, ce concept est une métaphore inspirée de la physique. En comparant l’univers social à un

champ électromagnétique, Bourdieu fait référence à un électron, soumis à ce champ. Cet électron est
en même temps agit et agissant. Il contribue à l’équilibre des conflits dont il est l’agent.

80. Cf. Bourdieu 1984, pp. 210ss.

260



2. Regards croisés

du champ littéraire la valeur symbolique des œuvres en se demandant : «Mais qui
a créé les créateurs ? »81, Jérôme Meizoz analyse la mise en scène professionnelle
et moderne de l’auteur. Avec la posture de l’auteur, manifestée consciemment ou
non, Meizoz décrit relationnellement des effets de texte et des conduites sociales,
c’est-à-dire les effets entre la rhétorique et la sociologie. Pour unifier les deux côtés
rhétoriques et sociologiques, il fait la différence entre le côté externe et interne82.

Le côté externe est celui de la présentation de soi dans les contextes où la personne
incarne la fonction-auteur (par exemple, interventions dans les médias, discours de
prix littéraires, notice biographique, lettre à la critique). Le côté interne s’intéresse à
la construction de l’image de l’énonciateur dans et par les textes : «Quelles sont les
postures d’énonciation adoptées ? En quoi celles-ci valent-elles comme des prises de
position dans l’espace littéraire ?83 ». Mais la posture n’est signifiante qu’en relation
avec la position réellement occupée par un auteur dans l’espace des positions
littéraires du moment. La posture se manifeste simultanément comme une conduite
et un discours. Il ne s’agit pas seulement des conduites publiques en situations
littéraires (prix, discours, banquets, entretiens en public, etc.), il s’agit aussi de
l’éthos, c’est-à-dire l’image de soi que l’auteur lègue aux lecteurs, donnée dans et
par le discours qui se détache de la personne civile ou biographique84.

Dans notre étude, l’éthos a été inclus dans le chapitre de la première partie sur la
scénographie du roman afro-français par la notion d’ « ethos incorporé » de Domi-
nique Maingueneau. Il se transformait en un caractère et en une corporalité qui était
le « garant du texte ». De plus, Maingueneau se dédie à la notion d’ « auteur » qu’elle
décompose en trois instances liées : premièrement, il y a l’instance de l’inscripteur,
c’est-à-dire l’énonciateur dans le texte. Deuxièmement, elle décèle celle de l’auteur
comme principe de classement, entité juridique ou «posture » publique. Et troi-
sièmement, celle de la personne comme sujet biographique et civil. Maingueneau
y mentionne aussi l’auctorialité plurielle ce que représente un processus collectif à
l’arrière-plan de la genèse textuelle : l’auteur, l’éditeur, les institutions diverses qui
peuvent intervenir sur le projet d’écriture (pour obtention d’une aide mécénale,
d’une bourse etc.), l’imprimeur et le typographe, les agents littéraires85.

Pour poser un regard critique sur cette auctorialité plurielle, il s’autorisera d’étudier
l’œuvre de Graham Huggan, parrain de la notion « industrie du postcolonialisme ».
Dans The Postcolonial Exotic. Marketing the Margins86, Huggan montre que l’eurocen-

81. Bourdieu 1984, p. 209.
82. Meizoz 2007, p. 25.
83. Maingueneau 2014, p. 133.
84. Meizoz p. 28.
85. Cf. Maingueneau 2014, p. 25.
86. Huggan 2001.

261



Conclusion générale

trisme, comme vestige du colonialisme, continue d’exister au cœur des politiques
des maisons d’édition en soulignant la portée économique y inhérente. De plus, il
avance l’hypothèse du lecteur global87. Ceci exprime son désir de s’intéresser à des
thèmes exotiques de l’Afrique en choisissant une œuvre, appartenant par exemple
à la littérature subsaharienne. Selon Huggan, il est ainsi comparable à un touriste
qui visite des pays d’une culture étrangère. Dans Postcolonial Writers in the Global
Literary Marketplace88, Sarah Brouillette qui examine également ce sujet, étudie la
relation entre la matérialité d’un livre et la signification qu’un lecteur pourrait lui
accorder. Pascale Casanova situe l’industrie du postcolonialisme dans La république
mondiale des lettres89 en France. Elle décrit que les auteurs périphériques doivent se
soumettre ‘nolens volens’ à une politique d’édition qui limite leur singularité par
des contraintes linguistiques et culturelles précises.

Dans ce contexte, on pourrait poser un autre regard sur le manifeste Pour une
littérature-monde90, publié le 16 mars 2007 dans Le Monde. L’avènement de ce concept,
signé par quarante-quatre auteurs de langue française vivant partout, se révèle
comme une révolution. Selon Michel Le Bris, il s’agit d’un acte de décès de la franco-
phonie en affirmant : « Personne ne parle le francophone, ni n’écrit en francophone.
La francophonie est la lumière d’étoile morte »91. De plus, il discrédite le centre du
milieu littéraire dont il dit qu’il ait une « capacité d’absorption »92. Celui-ci tend de
contraindre les auteurs ‘venus d’ailleurs’ à se jeter dans le creuset de la langue et
histoire nationale en se défaisant de leurs vieux vestiges. Pour les signataires, le
centre est désormais aux quatre coins du monde. Ils revendiquent la fin des pres-
sions que la vie littéraire de langue française exerce sur la production de leurs textes.
Cependant, selon Véronique Porra93, ce tollé se révèle illusoire, puisque le concept
est construit sur un schème binaire, reposant sur une dialectique de refus des struc-
tures existantes et d’un postulat d’innovation. Porra constate que le discours est peu
constructif et contradictoire dans le développement et l’articulation dans les griefs
et solutions formulés94. Le mérite de l’initiative « Pour une littérature-monde (en
français) » est d’ouvrir le débat sur le mythe de la liberté du créateur.

Le manifeste s’insère ainsi dans une série de manifestes en langue français de la
postcolonie, par exemple celle de la négritude, antillanité et créolité qui ont comme
objectif de définir et situer l’appartenance identitaire d’intellectuels afro-français ou

87. Cf. Huggan 2001, p. 5.
88. Cf. Brouillette 2007, p. 5.
89. Casanova 2008.
90. Le Bris et Rouaud 2007.
91. Ibid. 2007, p. 2.
92. Ibid.
93. Porra 2018.
94. Cf. Ibid.

262



2. Regards croisés

franco-caribéens. D’ailleurs, le terme de créolisation n’est pas exclusif à la Caraïbe.
Selon Édouard Glissant, parrain de la notion d’ antillanité, les Africains ont aussi le
génie de la créolisation95. L’hybridation culturelle est donc un point commun entre
les Subsahariens et les collectivités de la Caraïbe qui va au-delà de la race, puisqu’
il est plus profond. Il est un signe des sensibilités et des arts de vivre qu’ils ont en
commun.

Dans notre étude, le roman afro-français se retrouve donc non seulement dans
la catégorie de « littérature diasporique subsaharienne francophone », mais aussi
partiellement dans la « littérature afropéenne ou afro-européenne en français »96 et
dans la « littérature afro-diasporique ». La littérature afro-diasporique est transna-
tionale et embrasse tous les collectivités noires, à savoir les Noirs anglophones et
hispanophones par exemple de la Grande-Bretagne, des États-Unis, de l’Amérique
latine et de la Caraïbe. Donc, bien que l’Afrique soit omniprésente dans les récits
des auteurs choisis, leurs personnages sont humains. Leurs thèmes sont universels,
car tout ce qui est immuable est en même temps humain. C’est ainsi qu’Alain Ma-
banckou écrit dans Le monde est mon langage : «Un écrivain libre est celui qui refuse
une carte d’identité ou celui qui les accumule dans la mesure où elles nourrissent
son univers97 ».

La transnationalité des auteurs avec des racines africaines se manifeste non pas
seulement dans la littérature, les arts visuels ou la musique en tant que nouvelle
tendance. Mais elle se caractérise également par les changements de lieux et par une
certaine vie cosmopolite. Dans ce style de vie apparaissent à part des écrivains, aussi
davantage des créateurs comme des blogueurs, des photographes et des journalistes.

Il y a par exemple Chimamanda Ngozi Adichie, une écrivaine américaine qui vit
entre Lagos et Washington. Dans son roman, publié en 2013 et intitulé Americanah98,
il s’agit d’une jeune femme nigériane Ifemelu émigrée aux États-Unis et d’un jeune
homme émigré, lui, au Royaume-Uni. À partir de son œuvre, Adichie aborde les
sujets qui vont de pair avec l’émigration, comme la pauvreté, la discrimination, le
racisme. C’est ainsi que le titre du roman fait allusion à la façon dont les Nigérians
appellent les expatriés qui reviennent des États-Unis. Au cours du récit, le protago-
niste devient une star de la blogosphère, à savoir la première blogueuse en matière
de race99. Dans ce contexte, les cheveux afros d’Ifemelu se trouvent au centre de

95. Glissant 2009.
96. Un autre auteur est par exemple Alain Mabanckou.
97. Mabanckou 2017, p. 32.
98. Adichie 2013.
99. Cf. Adichie 2013.

263



Conclusion générale

l’intérêt et nous fait évoquer les romans Blues pour Élise100 et Tels des astres éteints101
de Léonora Miano. Dans ses romans, elle laisse ses protagonistes féminines surtout
découvrir la relation entre pouvoir, corps et sexualité ainsi que le féminisme. Ce
nouveau thème, connu sous le terme anglais body politics, se manifeste dans l’œuvre
de Miano par exemple par le rastafarisme.

Une nouvelle forme d’écriture qui émerge dans les diasporas africaines anglophones
est celle de la romancière et essayiste britannique Tayie Selasi. Selasi, anciennement
Taiye Tuakli-Wosornu vit à Rome et a des racines familiales au Ghana et au Nigéria.
Dans sa première œuvre Bye-Bye, Babar ou Qu’est-ce qu’un Afropolitain ?102, un essai
sociologique publié en 2005, elle examine l’avènement d’une nouvelle génération
d’Africains. En disant au revoir à l’éléphant Babar103, elle fait non seulement réfé-
rence à la figure romanesque de Jean de Brunhoff, mais elle commence à établir le
nouveau terme d’ «Afropolitain » dans la littérature afro-diasporique anglophone.
Grâce à ce terme et grâce à son premier roman Ghana must go104, elle s’invente une
nouvelle identité qui va au-delà de la notion d’ Afropéen. Selon Selasi, le nouveau
terme s’adresse à cette nouvelle génération d’Afrodescendants qui sont forgés par
les métropoles occidentales, soignant une vie urbaine et moderne et qui poursuivent
des idées internationales105. Par conséquent, pour elle, le terme d’Afropolitain et
l’expression correspondante ‘from goofy to gorgeous’, est plus un label sociologique ou
philosophique que littéraire106, un fait qui a évoqué de la critique107. Selasi s’identifie
en tant qu’afropolitaine, parce qu’elle ne sent ni authentiquement britannique, ni
américaine, ni totalement africaine de tradition108. Parallèle à Mbembe, Selasi se
réfère avec le terme d’«Afropolis »109 donc aux visions urbaines et multilocales qui
sont en train d’évoluer. Ce concept décentralise davantage l’Afrique en tant qu’es-
pace de la construction identitaire et fait avancer la lutte contre les discriminations.

100. Miano 2010a.
101. Miano 2010b.
102. Selasi 2005b.
103. Brunhoff 1948.
104. Selasi 2013. En 2013, Selasi a publié son premier roman Ghana must go dans la deuxième plus grande

maison d’édition du monde. Ensuite, le roman a été choisi comme l’un des 10 meilleurs livres de
2013 par leWall Street Journal et The Economist. Il a été vendu en 17 langues et 22 pays à partir de 2014.

105. Cf. Selasi 2005a.
106. Ibid.
107. Eleanor Khonje exprime sa critique dans l’article : „To be both an Afropolitan and a Pan-africanist :

a response“ (2015) : „There is a certain superficiality“ or better yet „unseriousness“ if I can call it
that, whereby Afropolitanism is usually associated with elements of pop culture, consumerism, with
privileged status, luxury [...]“. Elle critique donc que les Afropolitains se sont crés un style de vie de
la classe moyenne ‚africaine’ sans jamais avoir été en Afrique.

108. Cf. Selasi 2005a.
109. Selasi 2005b.

264



2. Regards croisés

Dans le domaine des blogueurs, photographes et journalistes anglophones, il faut
nommer en particulier Johny Pitts110, né en Grande-Bretagne d’un père noir améri-
cain et Teju Cole111, né aux Etats-Unis avec des racines nigérianes et ghanéennes.
Dans Habiter la frontière, Miano, largement influencée par les différentes cultures
afro-diasporiques, écrit :

Ce sont les écrivains de l’Amérique noire et de la Caraïbe qui m’ont le plus
touchée. […] Je reconnaissais, dans leur sensibilité, quelque chose de ma multi-
appartenance. Comme eux, je vivais dans un espace donné, le Cameroun, mais
d’autres mondes étaient en moi112.

Dans les espaces hispanophones et américains ‘noirs’, les constructions identitaires
sont également liées à des histoires particulières. Leur présence est omniprésente,
en particulier en ligne par des blogs espagnols comme Afroféminas d’Antoinette
Torres Soler et Lucía Asue Mbomio Rubio ou Diario de la Negra Flor de Desirée Bela-
Lobedde. Particulièrement, les Afrodescendants ‘américains’ rappellent que des
Subsahariens ont été déportés contre leur gré, dispersés dans le Nouveau monde.
Mais ils ont survécu et engendré une descendance. Ils se sont donc réinventés et
mêlés à d’autres et ont créé une manière spécifique d’être au monde113. Bien que
ces cultures aient en commun un substrat subsaharien, elles sont donc des cultures
originales qu’il ne faut pas amalgamer ou assimiler114.

Notre étude a montré que les auteurs de nos œuvres analysées approuvent cette
présence des Afrodescendants, puisqu’ils veulent éviter de « tourner les pages d’His-
toire sans les avoir lues »115. Grâce à la création des générations, des mouvements,
des théories ou concepts, les auteurs, les philosophes, les anthropologues ou socio-
logues veulent donner un nom à la réalité. Pour eux, la création signifie l’avancement.
Pour les enfants de la postcolonie, le dépassement de la problématique de la perte, liée
à la mélancholia africana, à savoir l’esclavage, la colonisation, les guerres et génocides
s’accompagne donc d’une dynamique d’invention, d’exploration et d’existence.

110. Le blog s’apelle Afropean : Adventures in Afro Europe.
111. En 2011, Teju Cole a écrit le best-seller Open City.
112. Miano 2012, p. 30.
113. Cependant, il y a également des exemples qui la dissimulent, comme la série documentaire du

Professeur Henry Louis Gates Black in Latin America.
114. C’est ainsi qu’un Afro-Cubain n’est pas par exemple un Brésilien ou Jamaïcain.
115. Miano 2012, p. 45.

265





Liste de sigles

LIN: Miano, Léonora. L’intérieur de la nuit. Paris : Plon, 2005.

LVA: Diome, Fatou. Le Ventre de l’Atlantique. Le livre de poche. Paris : Librairie
générale française, 2004.

MJRB: Nganga Massanga, Huguette. Rêve d’ailleurs ! Classique. Saint-Denis : Éd.
Édilivre Aparis, 2012.

RD: Itoua-Ndinga. Maman je reviens bientôt. Paris : Éditions du Net, 2014.

CCJ: Alem, Kangni. Cola Cola Jazz. Dapper littérature. Paris : Dapper, 2002.

CAC: Miano, Léonora. Ces âmes chagrines. Paris : Plon, 2011.

PDF: Tchak, Sami. Place des fêtes. Continents noirs. Paris : Gallimard, 2000.

LRP: Beyala, Calixthe. Le Roman de Pauline. Paris : A. Michel, 2009.

267





Bibliographie générale

Abbas, Ackbar ”On Fascination : Walter Benjamin’s Images”. New German Critique,
n°48 (1989) : pp. 54-85.

Acheraiou, Amar. Questioning Hybridity, Postcolonialism and Globalization. London :
Palgrave Macmillan, 2011.

Adichie, Chimamanda Ngozi. Americanah. London : Fourth Estate, 2013.

Agier, Michel. Le couloir des exilés. Être étranger dans un monde commun. Bellecombe-
en-Bauges : Éditions du Croquant, 2010.

Albert, Christiane. L’immigration dans le roman francophone contemporain Christiane
Albert. Lettres du Sud. Paris : Éditions Karthala, 2005.

”La littérature-monde en français.” Le statut de l’écrit. Ed. Albert, Christiane et
Abel Kouvouama et al. Pau : Presses Universitaires de Pau, 2008. pp. 161- 70.

Alem, Kangni. Cola Cola Jazz. Paris : Dapper, 2002.

Ardent, Philippe. ”Le néo-colonialisme : thème, mythe et réalité.” Revue française de
science politique, 15e année, n°5 (1965) : pp. 637-755.

Assmann, Jan. Kultur und Gedächtnis. Suhrkamp-Taschenbuch / Wissenschaft. 1.
Aufl. ed. Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1988.

Barthes, Roland. Le Plaisir du texte. Collection ”Tel quel”. Paris : Éditions du Seuil,
1973.

Basto, Maria-Benedita. ”Le Fanon de Homi Bhabha. Ambivalence de l’identité et
dialectique dans une pensée postcoloniale.” Tumultes n°31 (2008) : pp. 47-66.

Beauvoir, Simone de. Le Deuxième sexe. Paris : Gallimard, 1949.

Beckett, Samuel. En attendant Godot. Un manuscrit autographe. Paris : Éditions de
Minuit, 1952.

Benjamin, Walter et Cedric Cohen Skalli et al. La tâche du traducteur. Paris : Éditions
Payot & Rivages, 2011.

269



Bibliographie générale

Bessière, Jean et Jean-MarcMoura. Littératures postcoloniales et francophonie conférences
du séminaire de littérature comparée de l’Université de la Sorbonne nouvelle. Colloques,
congrès et conférences sur la littérature comparée. Paris : H. Champion, 2001.

Bessora. 53 cm. Nouvelle génération. Paris : Éditions J’ai lu, 2001.

Beyala, Calixthe. C’est le soleil qui m’a brûlée. Paris : Éditions J’ai lu, 1988a.

Le roman de Pauline. Paris : A. Michel, 2009.

Maman a un amant Paris : A. Michel, 1993.

Tu t’appelleras Tanga. Paris : Stock, 1988b.

Femme nue, femme noire. Paris : Albin Michel 2003.

Bhabha, Homi K. The location of culture. London ; New York : Routledge, 1994.

The Other question. Literature, Politics and Theory. London, Methuen 1986.

Bhabha, Homi K. et Françoise Bouillot. Les lieux de la culture. Une théorie postcoloniale.
Paris : Éditions Payot & Rivages, 2007b.

Bloom, Harold et Jacques Derrida. Deconstruction and criticism. London : Routledge
and K. Paul, 1979.

Bouamama, Saïd. Figures de la révolution africaine de Kenyatta à Sankara. Paris : Zones,
2014.

Bourdieu, Jérôme et Pascale Casanova et al. Science de la science et réfléxivité. Cours
du Collège de France. Paris : Raisons d’agir éd., 2001.

Bourdieu, Pierre. Esquisse d’une théorie de la pratique. Précdédé de trois études d’ethnologie
kabyle. Travaux de droit d’économie, de sociologie et de sciences politiques. Genève
Paris : Droz, 1972.

”Ethos, habitus, hexis ”.Questions de sociologie. Lemarché linguistique (1978) :
pp. 133-136.

La distinction critique sociale du jugement. Le Sens commun. Paris : Éditions de
Minuit, 1979.

La misère du monde. Libre examen Documents. Paris : Éditions du Seuil, 1993.

Le sens pratique. Paris : Éditions de Minuit, 1980a.

Les règles de l’art genèse et structure du champ littéraire. Points. Paris : Éd. du
Seuil, 1998.

270



Méditations pascaliennes. Paris : Éditions du Seuil, 1997.

Questions de sociologie. Documents. Paris : Éditions de Minuit, 1980.

Bourdieu, Pierre et Loïc Wacquant. Réponses pour une anthropologie réflexive avec
[la présentation, les notes et la bibliographie de] Loïc J.D. Wacquant. Libre examen
Politique. Paris : Éditions du Seuil, 1992.

Brière, Eloïse A. Le roman camerounais et ses discours. Ivry : Éditions Nouvelles du
Sud, 1993.

Brouillette, Sarah. Postcolonial writers and the global literary marketplace. Basingstoke :
Palgrave Macmillan, 2007.

Brunhoff, Jean de. Jean de Brunhoff. Le Roi Babar. ”Albums Babar”. Paris : Hachette,
1948.

Camilleri, Carmel et Joseph Kastersztein, Edmond Marc Lipansky et al. Stratégies
identitaires. Psychologie d’aujourd’hui. Paris : Presses Universitaires de France,
1990.

Casanova, Pascale. La république mondiale des lettres préface inédite. Points Essais. Paris :
Éditions du Seuil, 2008.

Cazenave, Odile. Afrique sur Seine une nouvelle génération de romanciers africains à
Paris. Critiques littéraires. Paris ; Torino ; Budapest : Éditions L’Harmattan, 2003.

”Paroles engagées, Paroles engageantes. Nouveaux contours de la littérature
africaine aujourd’hui.” Africultures n°59 (2004).

Césaire, Aimé. Cahier d’un retour au pays natal. Paris : Bordas, 1947.

Cohen, Jim et Jade Lindgaard. ”De l’Atlantique noir à la mélancolie postcoloniale.
Entretien avec Paul Gilroy.” Mouvements n°51 (2007).

Coquery-Vidrovitch, Catherine : Les Africaines. Histoire des femmes d’Afrique subsaha-
rienne du XIXe au XXe siècle. Paris : Éditions La Découverte, 2013.

Coquery-Vidrovitch, Catherine et Henri Moniot. L’Afrique noire de 1800 à nosjours.
Nouvelle Clio. 5e éd. mise à jour ed. Paris : Presses universitaires de France, 2005.

Cottias,Myriam et al. Les traites et les esclavages perspectives historiques et contemporaines
préface de Paul E. Lovejoy postface d’Ibrahima Thioub. ”Esclavages”. Paris : Karthala,
2010.

Cuche, Denys. La notion de culture dans les sciences sociales. Repères. Paris : Éditions
La Découverte, 2001.

271



Bibliographie générale

Daeninckx, Didier. Cannibale. Collection Folio. Paris : Gallimard, 1999.

Deleuze, Gilles et Félix Guattari et al. Mille plateaux. Collection ”Critique”. Paris :
Éditions de Minuit, 1989.

Derrida, Jacques. L’Écriture et la différence. Points. Paris : Éditions du Seuil, 1979.

DíazNarbona, Inmaculada. ”La représenation de lamère : indicateur de changement
dans la littérature des femmes ?” Francofonía 11 (2002) : p. 41-54.

Diome, Fatou. Le ventre de l’Atlantique. Le livre de poche. Paris : Librairie générale
française, 2004.

Celles qui attendent. Paris : J’ai lu 2010.

Marianne porte plainte. Paris : Flammarion 2017.

Diop, Cheikh Anta. Civilisation ou barbarie anthropologie sans complaisance. Paris :
Présence africaine, 1988.

Dirlik, Arif. The Postcolonial Aura : Third World Criticism in the Age of Global Capitalism.
Boulder. Westview Press, 1997 : p. ix.

Djibo, Hadiza. La participation des femmes africaines à la vie politique. Les exemples du Sé-
négal et du Niger. Collection Sociétés Africaines et Diaspora : Éditions L’Harmattan,
2001.

Ernaux, Annie « La Distinction, œuvre totale et révolutionnaire », Pierre Bourdieu.
L’insoumission en héritage, collectif, sous la direction d’Édouard Louis. Paris :
Presse Universitaires de France, 2013 : p. 192.

Etoké, Nathalie. Melancholia africana. L’indispensable dépassement de la condition noire.
Mémoires du Sud. Paris : Éditions du Cygne, 2010.

Fanon, Frantz et Francis Jeanson. Peau noire, masques blancs. Paris : Éditions du Seuil,
1952.

Fanon, Frantz et Jean-Paul Sartre. Les damnés de la terre. Cahiers libres. Paris : F.
Maspéro, 1961.

Fassin, Didier et Éric Fassin. De la question sociale à la question raciale. Représenter
la société françaises. La Découverte-poche Sciences humaines et sociales. Paris :
Éditions La Découverte, 2009.

Foucault, Michel, et al. Le courage de la vérité cours au Collège de France, 1983-1984
édition établie par Frédéric Gros sous la direction de François Ewald et Alessandro Fontana.
Le gouvernement de soi et des autres. Paris : Gallimard le Seuil, 2009.

272



Frobenius, Leo. Histoire de la civilisation africaine. Paris : Gallimard, 1936.

La Revue du Monde Noir (1931-1932). ” Littéraire, philosophique, économique ”.
Vol. n° 1. n° 6 vols. Paris : Éditions de la Revue Mondiale, 1931.

Frobenius, Leo, et Norbert Guterman. Le destin des civilisations trad. de l’allemand par
N. Guterman. 9ème éd. ed. Paris : Gallimard, 1940.

Frobenius, Leo, et al. Leo Frobenius 1873-1973 une anthologie éd. par Heike Haberland
[trad. par Claude Murat]. Wiesbaden : F. Steiner, 1973.

Fotsing Mangoua, Robert : ” De l’intermédialité comme approche féconde du texte
francophohne ”. Dans : Synergies Afriques des Grands Lacs 3, 2014, pp. 127-141.

Gandoulou, Justin-Daniel. Dandies à Bacongo. Le culte de l’élégance dans la société
congolaise contemporaine. Logiques sociales. Paris : Éditions L’Harmattan, 1989.

Gehrmann, Susanne etDotse Yigbe.Créativité intermédiatique au Togo et dans la diaspora
togolaise. Berlin : LIT Verlag, 2015.

Gernelle, Étienne. ”Penser l’homme au XXe siècle : Sartre, Camus, Foucault, Levinas.
Les textes fondamentaux commentés.” Le Point Hors-série Les maîtres-penseurs. Ed.
Giesbert, Franz-Olivier. Vol. n°17. Paris : Le Point, 2008.

Gilman, Sander. Difference and Pathology : Stereotypes of Sexuality, Race, and Madness.
New York : Cornell University Press, 1985.

Gilroy, Paul. L’Atlantique noir. Modernité et double conscience. coll. «Atlantique noir ».
Amsterdam : Éditions Amsterdam, 2010.

Glissant, Édouard. Poétique de la relation. Poétique. Ed. Glissant, Édouard. Paris :
Gallimard, 1990.

Traité du tout-monde. Poétique. Édouard Glissant. Paris : Gallimard, 1997.

” La créolisation du monde est infinie ”, Dans : La Pensée noire, les textes
fondamentaux, Le Point, hors série numéro 22, avril-mai 2009.

Gobineau, Arthur de. Essai sur l’inégalité des races humaines. 3e éd. ed. Paris : Firmin-
Didot, 1884.

Hein, Kerstin. Hybride Identitäten. Bastelbiografien im Spannungsverhältnis zwischen
Lateinamerika und Europa. Kultur und soziale Praxis. Bielefeld : transcript, 2006.

Heinrichs, Hans Jürgen. ”Frobenius und die Négritude. Wahlverwandtschaft oder
Missverständnis ?” Dans : Die Fremde Welt, das bin ich, Leo Frobenius : Ethnologe,
Forschungsreisender, Abenteurer. Wuppertal : Éditions Hammer, 1998.

273



Bibliographie générale

Huggan, Graham. The postcolonial exotic marketing the margins. London ; New York :
Routledge, 2001.

Husti-Laboye, Carmen. La diaspora postcoloniale en France différence et diversité. Fran-
cophonie. Limoges : Pulim, 2009.

Itoua-Ndinga. Maman je reviens bientôt. Paris : Éditions du Net, 2014.

Jules-Rosette, Bennetta et Simon Njami. Black Paris. The African writers’ landscape.
Urbana : University of Illinois Press, 1998.

Kane, Cheikh Hamidou. L’Aventure ambiguë. Langlois ; Paris : Imprimerie Bussière,
1988.

Kimminich, Eva. Citoyen oder Fremder ? Ausgrenzung und kulturelle Autonomie in der
banlieue. Bielefeld : Transcript, 2006.

Kulturelle Identität. Konstruktion und Krisen. Frankfurt am Main : Peter Lang
Verlag, 2003.

Kristeva, Julia. ”La maternité au carrefour de la biologie et du sens.” Le statut de la
femme dans la médecine : entre corps et psyché. Paris : Éditions psychanalyse, 11ème
colloque Médecine, 2010.

Sēmeiōtiké recherches pour une sémanalyse. Tel quel. Paris : Éditions du Seuil,
1969.

”Théorie d’ensemble.” Tel Quel. Ed. Sollers, Philippe. Paris : Le Seuil, 1968.

Lagarde, Christian. Identité, langue et nation qu’est-ce qui se joue avec les langues ? Cap
al Sud. Canet : Trabucaire, 2008.

Le Bris, Michel et Alain Mabanckou. L’Afrique qui vient. Étonnants voyageurs. Paris :
Hoëbeke, 2013.

Le Bris, Michel et Jean Rouaud. Pour une littérature-monde. Paris : Gallimard, 2007.

Leyens, Jacques-Philippe et Vincent Yzerbyt, et al. Stéréotypes et cognitions sociales.
Bruxelles : Mardaga, 1996. p. 24.

Liebsch, Katharina. ”Identität und Habitus.” Einführung in Hauptbegriffe der Sozio-
logie. Ed. Korte, Hermann and Bernhard Schäfers. Wiesbaden : VS Verlag für
Sozialwissenschaften, 2006. pp. 67-84.

Lozès, Patrick. Nous, les Noirs de France. Paris : Danger public, 2007.

Mabanckou, Alain. Le monde est mon langage. Paris : Points, 2017.

274



Maffesoli, Michel. Le Temps des tribus le déclin de l’individualisme dans les sociétés de
masse. Sociologies au quotidien. Paris : Méridiens-Klincksieck, 1988.

Maingueneau, Dominique. Le Discours littéraire. Paratopie et scène d’énonciation. Paris :
Armand Collin, 2004.

Mambenga-Ylagou, Frédéric. ”Problématiques définitionelle et esthétique de la
littérature africaine francophone de l’immigration.” CAUCE Reviste internacional
de Filología y su Didactica no° 29 (2006) : pp. 273-93.

Martin, Guy. ”Africa and the Ideology of Eurafrica : NeoColonialism or PanAfrica-
nism ?” Dans : The Journal of Modern African Studies, n°20 (1982) : p. 221.

Mazauric, Catherine. Mobilités d’Afrique en Europe récits et figures de l’aventure. Lettres
du Sud. Paris : Éd. Karthala, 2012.

Mbembe, Joseph-Achille. ”Afropolitanism.” Africa Remix : Contemporary Art of a
Continent. Ed. Media, Jacana. Southern Africa, Johannesburg : Njami Simon, 2007.
pp. 26-30.

De la postcolonie essai sur l’imagination politique dans l’Afrique contemporaine. Les
Afriques. Paris : Éditions Karthala, 2000.

Mbembe, Joseph-Achille et al. Sortir de la grande nuit. Essai sur l’Afrique décolonisée.
La Découverte-poche Essais. Paris : Éditions La Découverte, 2013.

Memmi, Albert. Portrait du colonisé Paris : Buchet, Chastel, Corrêa 1957.

Miano, Léonora. Blues pour Élise. Séquences afropéennes. Paris : Plon, 2010a.

Ces âmes chagrines roman. Paris : Plon, 2011.

Contours du jour qui vient. Paris : Pocket 2006.

Habiter la frontière. Tête à tête. Paris : l’Arche, 2012.

L’intérieur de la nuit. Paris : Plon, 2005.

Les aubes écarlates. ”Sankofa cry”. Paris : Plon, 2009.

Marianne et le garçon noir. Paris : Pauvert, 2017.

Tels des astres éteints. Paris : Pocket, 2010b.

Mongo-Mboussa, Boniface. ”La littérature des Africains de France, de la “postcolo-
nie” à l’immigration.” Africultures, n° 1239 (2002) : pp. 64-74.

Moudileno, Lydie. L’écrivain antillais au miroir de sa littérature : mises en scène et mise
en abyme du roman antillais. Paris : Éditions Karthala, 1997.

275



Bibliographie générale

”La fiction de la migration : manipulation des corps et des récits dans Bleu-
Blanc-Rouge d’Alain Mabanckou.” Présence africaine, n°163-164 (2001).

Moura, Jean-Marc. Littératures francophones et théorie postcoloniale. Écritures franco-
phones. Paris : Presses Universitaires de France, 1999a.

Littératures francophones et théorie postcoloniale. Paris : Éditions du Seuil, 1999b.

Mudimbé, Vumbi Yoka. L’Autre face du royaume une introduction à la critique des
langages en folie. Lausanne : L’âge d’homme, 1973.

L’odeur du Père : essai sur des limites de la science et de la vie en Afrique noire. Paris :
Présence africaine, 1982.

Ndiaye, Pap et Marie Ndiaye. La condition noire essai sur une minorité française préface
de Marie NDiaye. Paris : Calmann-Lévy, 2008.

Ndoumaï, Pierre. Indépendance et néocolonialisme en Afrique. Bilan d’un courant dévas-
tateur. Études africaines. Paris : Éditions L’Harmattan, 2011.

Nederveen Pieterse, Jan : Globalization and Culture : global mélange. Oxford : Rowamn
& Littlefield, 2004.

Nganang, Patrice. Manifeste d’une nouvelle littérature africaine pour une écriture préemp-
tive. Latitudes noires. Paris : Éditions Homnisphères, 2007.

Nganga Massanga, Huguette. Rêve d’ailleurs ! Classique. Saint-Denis : Éditions Édi-
livre Aparis, 2012.

Nimrod. ””La nouvelle chose française” : Pour une littérature décolonisée.” Pour
une littérature-monde. Ed. Le Bris, Michel et Jean Rouaud. Paris : Gallimard, 2007.
p. 27-35.

Nkrumah, Kwame. Le Néo-colonialisme dernier stade de l’impérialisme. Paris : Présence
africaine, 1973.

Noël, Erick. Être noir en France au XVIIIe siècle. Paris : Tallandier, 2006.

Novick, Peter. Nach dem Holocaust : der Umgang mit dem Massenmord. Stuttgart ; Mün-
chen : Dt. Verl.-Anst., 2001.

Ousmane, Sembène. Le Docker noir. Paris : Nouvelles éditions Debresse, 1956.

Pambou, Lucien. La mondialisation, une chance pour l’Afrique ? Les Afriques noires
francophones de l’Ouest et du Centre sujets d’hier, acteurs de demain ? Études africaines.
Paris : Éditions L’Harmattan, 2014.

276



Paré, Joseph. Écritures et discours dans le roman africain francophone post-colonial. Paris :
Editions Kraal, 1997.

Ramírez, Catherine Sue. ”Crimes of fashion : the Pachua et Chicana style Politics.”
Meridians : Feminism, Race, Transnationalism vol.2.n°2 (2002) : pp. 1-2.

Ricoeur, Paul. Soi-même comme un autre. L’ Ordre philosophique. Paris : Éditions du
Seuil, 1990.

Rippe-Güsloff,Melanie.Orale Tradition imZentrum : ästhetische Gestaltung von sozialem
Engagement in der littérature ”beure”. Abhandlungen zur Sprache und Literatur. Ed.
(dir.), Richard Baum et Anne Begenat-Neuschäfer. Vol. 167. Bonn : Romanistischer
Verlag, 2016.

Rosello,Mireille. ”The „BeurNation“ : toward a theory of « departenance ».”Research
in African Literatures vol. 24. n°3 (1993).

Rushdie, Salman. East, West stories. New York : Pantheon books, 1994.

Said, Edward W. et Catherine Malamoud. L’Orientalisme. Paris : Éditions du Seuil,
1980.

Sartre, Jean-Paul. Huis clos. Une pièce en un acte. Paris : Gallimard, 1945.

Selasi, Taiye. Ghana must go. New York : Penguin Press, 2013.

Senghor, Léopold Sédar. Chants d’ombre. Paris : Éditions du Seuil, 1945.

Liberté 3. Négritude et Civilisations de l’Universel. Paris : Éditions du Seuil, 1977.

Négritude et humanisme. Paris : Éditions du Seuil, 1964.

Spivak, Gayatri Chakravorty et Jérôme Vidal. Les subalternes peuvent-elles parler ?
Paris : Éditions Amsterdam, 2009.

Tap, Pierre. Interview by Borbalan, Ruano. ”Marquer sa différence : entretien avec
Pierre Tap.” Ruano- Borbalan. 1998 : pp. 65-68.

Tchak, Sami. Place des fêtes. Continents noirs. Paris : Gallimard, 2000.

La sexualité féminine en Afrique. Paris : Éditions L’Harmattan, 1999. p. 72.

Thomas, Dominic et al. Noirs d’encre. Colonialisme, immigration et identité au coeur
de la littérature afro-française. Traduit de l’anglais par Dominique Haas et Karine Lolm
préface d’Achille Mbembe postface de Pascal Blanchard et Nicolas Bancel. Cahiers libres.
Paris : Éditions La Découverte, 2013.

277



Bibliographie générale

Thiong’o, Ngugi wa. Barrel of a pen resistance to repression in neo-colonial Kenya. Lon-
don : New Beacon books, 1983.

Thobie, Jacques. Histoire de la France coloniale. Paris : Pocket 1990, p. 368s.

Toro, Alfonso de : ” La pensée hybride, culture des diasporas et culture planétaire.
Le Maghreb (Abdelkebir Khatibi-Assia Djebar) ” Dans : Toro, Alfonso de / Bonn,
Charles. (éd.). (2009). Le Maghreb writes back. Figures de l’hybridité dans la culture
et littérature maghrébines. Hildesheim-Zürich-New York : Georg Olms Verlag. pp.
69-124.

Tshiyembe, Mwayila et Robert Wazi. ”L’avenir de la question noire en France ; enjeux
et perspectives.” Études africaines. Ed. l’étranger, Fédération de congolais de. Paris :
Éditions L’Harmattan, 2007.

Udino, Moïse et Jean-Claude Cadenet. Corps noirs, têtes républicaines. Le paradoxe
antillais essai préface de Jean-Claude Cadenet. Paris : Présence africaine, 2011.

Verschave, François-Xavier. De la Françafrique à la Mafiafrique. Tribord, 2004.

La Françafrique, le plus long scandale de la République. Paris : Éditions Stock, 1998.

Vieillard-Baron, Hervé. ”La banlieue : question de définition.” Banlieues / Une an-
thologie. Ed. Paquot, Thierry Lausanne : Presses Polytechniques et Universitaires
Romandes, 2007 : pp. 21-33.

Waberi, Abdourahman A.. ”Les enfants de la postcolonie : esquisse d’une nouvelle
génération d’écrivains francophones d’Afrique noire.”Notre Librairie n°135 (1998) :
pp. 8-15.

Yade, Rama. Noirs de France. Paris : Calmann-Lévy, 2007.

Zekri, Khalid. ”Penser la langue : Maghreb / Afrique subsaharienne.” Les littéra-
tures du Maghreb et d’Afrique subsaharienn. Ed. Begenat-Neuschäfer, Anne et Delas,
Daniel et al. Frankfurt am Main : Éditions Peter Lang, 2016.

Articles en ligne

Ba, Amadou Oury. ”« L’émotion est nègre, comme la raison est hellène » : D’une
philosophie organologique allemande vers sa récuperation en Afrique occiden-
tale.” Revue Ethiopiques, n°81 (2008). URL : http://ethiopiques.refer.sn/
spip.php?article1613, page consultée le 05/04/2018.

278

http://ethiopiques.refer.sn/spip.php?article1613
http://ethiopiques.refer.sn/spip.php?article1613


Bensidoun, Isabelle. ”Immigration en France : quelles réalités, quelles idées
reçues ?” The Conversation. 2017. URL : http://www.sudouest.fr/2017/01/
17/immigration-en-france-quelles-realites-quelles-idees-recues-
3113296-7498.php, page consultée le 05/04/2018.

Bhabha, Homi K. ”Entretien avec Jonathan Rutherford, Multitudes.” Dans : Revues-
multitudes. Mise en ligne 1/12/2006. URL : https://www.cairn.info/revue-
multitudes-2006-3-page-95.html, page consultée le 05/04/2018.

Bruce, Chantal. Les immigrés récemment arrivés en France. Dans : Insee première,
n°1524 (2014). URL : https://www.insee.fr/fr/statistiques/1281393#
inter2, page consultée le 05/04/2018.

Cazeneuve, Bernard. ”Présentation à l’Assemblée nationale du projet de
loi sur le droit d’asile.” Publié par le Ministère de l’intérieur 2014. URL :
https://www.interieur.gouv.fr/Archives/Archives-ministre-de-
l-interieur/Archives-Bernard-Cazeneuve-avril-2014-decembre-
2016/Interventions-du-ministre/Presentation-a-l-Assemblee-
nationale-du-projet-de-loi-sur-le-droit-d-asile, page consultée
le 05/04/2018.

Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales (CNRTL). URL : http://
www.cnrtl.fr/definition/mentalité, page consultée le 05/04/2018.

Diene, Doudou. ”La question identitaire africaine.” Dans : Coordination pour
l’Afrique de Demain. Un autre regard sur l’Afrique et les Africains (2010). URL :
http://www.afrique-demain.org/debat-127-la-question-identitaire-
africaine-1621, page consultée le 05/04/2018.

Jurt, Joseph. ”Die Habitus-Theorie von Pierre Bourdieu.” Zeitschrift für Literatur-
und Theatersoziologie. Vol. n°3. Graz : Müller-Kampel, Beatrix/ Kusmics, Helmut,
2010. URL : http://lithes.uni-graz.at/lithes/beitraege10_03/heft_3_
gesamt.pdf, page consultée le 05/04/2018.

La Documentation française (2016). France 2017. Les donnés clés des débats présidentiels.
Dans : Doc en poche-Entre dans l’actu. URL : http://www.vie-publique.
fr/france-donnees-cles/immigration/qui-sont-immigres-france.html,
page consultée le 05/04/2018.

Lefilleul, Alice. ”Afropéanisme, identités frontalières et afropolitanisme : Pen-
ser les nouvelles circulations”. Agricultures, 99-100, (3), (2014), pp. 84-91.
URL :http://africultures.com/read-offline/19888/afropeanisme-
identites-frontalieres-et-afropolitanisme-13110.print, page consul-
tée le 05/04/2018.

279

http://www.sudouest.fr/2017/01/17/immigration-en-france-quelles-realites-quelles-idees-recues-3113296-7498.php
http://www.sudouest.fr/2017/01/17/immigration-en-france-quelles-realites-quelles-idees-recues-3113296-7498.php
http://www.sudouest.fr/2017/01/17/immigration-en-france-quelles-realites-quelles-idees-recues-3113296-7498.php
https://www.cairn.info/revue-multitudes-2006-3-page-95.html
https://www.cairn.info/revue-multitudes-2006-3-page-95.html
https://www.insee.fr/fr/statistiques/1281393#inter2
https://www.insee.fr/fr/statistiques/1281393#inter2
https://www.interieur.gouv.fr/Archives/Archives-ministre-de-l-interieur/Archives-Bernard-Cazeneuve-avril-2014-decembre-2016/Interventions-du-ministre/Presentation-a-l-Assemblee-nationale-du-projet-de-loi-sur-le-droit-d-asile
https://www.interieur.gouv.fr/Archives/Archives-ministre-de-l-interieur/Archives-Bernard-Cazeneuve-avril-2014-decembre-2016/Interventions-du-ministre/Presentation-a-l-Assemblee-nationale-du-projet-de-loi-sur-le-droit-d-asile
https://www.interieur.gouv.fr/Archives/Archives-ministre-de-l-interieur/Archives-Bernard-Cazeneuve-avril-2014-decembre-2016/Interventions-du-ministre/Presentation-a-l-Assemblee-nationale-du-projet-de-loi-sur-le-droit-d-asile
https://www.interieur.gouv.fr/Archives/Archives-ministre-de-l-interieur/Archives-Bernard-Cazeneuve-avril-2014-decembre-2016/Interventions-du-ministre/Presentation-a-l-Assemblee-nationale-du-projet-de-loi-sur-le-droit-d-asile
http://www.cnrtl.fr/definition/mentalit�
http://www.cnrtl.fr/definition/mentalit�
http://www.afrique-demain.org/debat-127-la-question-identitaire-africaine-1621
http://www.afrique-demain.org/debat-127-la-question-identitaire-africaine-1621
http://lithes.uni-graz.at/lithes/beitraege10_03/heft_3_gesamt.pdf
http://lithes.uni-graz.at/lithes/beitraege10_03/heft_3_gesamt.pdf
http://www.vie-publique.fr/france-donnees-cles/immigration/qui-sont-immigres-france.html
http://www.vie-publique.fr/france-donnees-cles/immigration/qui-sont-immigres-france.html
http://africultures.com/read-offline/19888/afropeanisme-identites-frontalieres-et-afropolitanisme-13110.print
http://africultures.com/read-offline/19888/afropeanisme-identites-frontalieres-et-afropolitanisme-13110.print


Bibliographie générale

Lévy-Bruhl, Lucien. ”La mentalité primitive.” Collection Bibliothèque de philosophie
contemporaine. Les Presses universitaires de France 1922b. Première édition, 1922.
URL : http://classiques.uqac.ca/classiques/levy_bruhl/mentalite_
primitive/mentalite_intro.html, page consultée le 05/04/2018.

Maingueneau, Dominique. ”Le recours à l’ethos dans l’analyse du discours litté-
raire.” Les colloques, Posture d’auteurs : du Moyen Âge à la modernité (2014). URL :
http://www.fabula.org/colloques/document2424.php, page consultée le
05/04/2018.

Martinache, Igor. ”Paul Gilroy, L’Atlantique noir. Modernité et double conscience.”
Lectures [En ligne], Les comptes rendus. Mis en ligne le 30 mai 2010. URL : http:
//journals.openedition.org/lectures/1030, page consultée le 05/04/2018.

Martuccelli, Danilo. ”Les trois voies de l’individu sociologique.” Dans : Espaces-
Temps.net (2005). URL : https://www.espacestemps.net/articles/trois-
voies-individu-sociologique/, page consultée le 05/04/2018.

Mbembe, Achille. ”Le temps de l’Afrique viendra. J’essaie d’en précipiter l’avè-
nement. ”, Les Inrocks . URL : https://www.lesinrocks.com/2013/10/23/
livres/temps-lafrique-viendra-jessaie-den-precipiter-lavenement-
11438111/, page consultée le 05/04/2018.

Porra, Véronique. ” Malaise dans la littérature-monde (en français) : de la reprise
des discours aux paradoxes de l’énonciation ”, Recherches & Travaux, 76 | 2010,
mis en ligne le 30 janvier 2012, page consultée le 05/04/2018. URL : http://
recherchestravaux.revues.org/411.

Rutherford, Jonathan (ed.). Identity : Community, Culture, Difference, Londres, Law-
rence et Wishart, 1990, pp. 270-221. URL : https://cairn.info.info/revue-
multitudes-2006-3-pages-95.html, page consultée le 05/04/2018.

Selasi, Taiye 2005a. Afropolis. URL : http://thelip.robertsharp.co.uk/?p=76,
page consultée le 05/04/2018.

Bye-Bye Babar ou Qu’est-ce qu’un Afropolitain ? The LIP Magazine (2005b).
URL : http://thelip.robertsharp.co.uk/?p=76, page consultée
le 05/04/2018.

280

http://classiques.uqac.ca/classiques/levy_bruhl/mentalite_primitive/mentalite_intro.html
http://classiques.uqac.ca/classiques/levy_bruhl/mentalite_primitive/mentalite_intro.html
http://www.fabula.org/colloques/document2424.php
http://journals.openedition.org/lectures/1030
http://journals.openedition.org/lectures/1030
https://www.espacestemps.net/articles/trois-voies-individu-sociologique/
https://www.espacestemps.net/articles/trois-voies-individu-sociologique/
https://www.lesinrocks.com/2013/10/23/livres/temps-lafrique-viendra-jessaie-den-precipiter-lavenement-11438111/
https://www.lesinrocks.com/2013/10/23/livres/temps-lafrique-viendra-jessaie-den-precipiter-lavenement-11438111/
https://www.lesinrocks.com/2013/10/23/livres/temps-lafrique-viendra-jessaie-den-precipiter-lavenement-11438111/
http://recherchestravaux.revues.org/411
http://recherchestravaux.revues.org/411
https://cairn.info.info/revue-multitudes-2006-3-pages-95.html
https://cairn.info.info/revue-multitudes-2006-3-pages-95.html
http://thelip.robertsharp.co.uk/?p=76
http://thelip.robertsharp.co.uk/?p=76

	Introduction
	1. Le cadre de l'étude: émergence de la « question noire » en France
	2. Le corpus: littérature afro-française de la postcolonie
	3. Les objectifs de l'étude: analyser, comparer et exposer la prise de parole des sujets postcoloniaux et des sujets postmigratoires
	4. L'état de recherche: changements de paradigme

	Première partie: La crise identitaire dans la littérature afro-française
	1. La scénographie du roman postcolonial et du roman postmigratoire
	1.1. La voix énonciative du roman comme incorporation de l'écrivain afro-français
	1.2. La situation d'énonciation dans les romans postcoloniaux
	1.3. La situation d'énonciation dans les romans postmigratoires

	2. Constructions identitaires et habituelles de la frontière
	2.1. Hypothèses préliminaires concernant les stratégies et les mécanismes identitaires

	3. Conclusion de la première partie

	Deuxième partie: Négociations de la frontière – La quête identitaire des protagonistes
	1. Portraits littéraires des identités frontalières
	2. Partir - Esquisses littéraires du sujet postcolonial
	2.1. L'intérieur de la Nuit - Plonger dans l'Afrique mythique et traditionnelle
	2.2. Le Ventre de l'Atlantique - Se sentir l'autre partout
	2.3. Maman je reviens bientôt - Retour au royaume d'enfance
	2.4. Rêve d'ailleurs ! - Ailleurs, c'est mieux ?

	3. Arriver - Esquisses littéraires du sujet postmigratoire
	3.1. Cola Cola Jazz – Reconnaître l'autre en soi
	3.2. Ces âmes chagrines – Ambivalences postcoloniales: exotisme et mimétisme à Paris
	3.3. Place des fêtes – Fils de la nation française ?
	3.4. Le Roman de Pauline – Fille de la banlieue ? 

	4. Conclusion de la deuxième partie

	Troisième partie: La question de l'identité culturelle en Europe et en Afrique subsaharienne
	1. Identités culturelles collectives de la postcolonie
	1.1. Mémoire, translatio et mentalité
	1.2. La genèse d'une identité négro-africaine

	2. Tensions identitaires en Afrique subsaharienne
	2.1. Mémoire collective et culturelle
	2.2. Translatio
	2.3. Mentalité

	3. Défis identitaires de la diaspora noire en France
	3.1. Mémoire collective et culturelle
	3.2. Translatio
	3.3. Mentalité

	4. Conclusion de la troisième partie

	Conclusion générale 
	1. Résumé et résultat
	2. Regards croisés

	Liste de sigles
	Bibliographie générale

